
 בס"ד

פרק זה הוא א' מהפרקים של הספר שמו של משיח, שנמצא בשלבי עריכה ע"י צוות של תלמידי חכמים,  

 ובראשם הרב שלום שי' צירקינד. 

באנגלית,   )המקוצר(  הקונטרס  להשיג  בלה"ק,  ועוד  אפשר  מהספר  באתר  חלקים 

shmoishelmoshiach.com 

 הקדמה קצרה: 

א' מן הטענות העיקריות שיש לאנשים על אפשרות האמונה בביאת משיח מן המתים, הוא שנדמה להם  

קיבלו היהודים במשך הדורות   לא  והם חושבים לתומתם, אשר הטעם למה  אשר זהו אמונת הנוצרים. 

הם חושבים , ולכן  מן המתים  יבואהאמונה באותו האיש ימ"ש, הוא מפני שע"פ תורה אין להאמין שמשיח  

 שכאילו יש איזו "מסורה" ביהדות שאין לקבל אמונה כזה. 

שמותר ע"פ תורה להאמין בהאפשרות של ביאת המשיח    סביריםולמרבה הפלא, הנה גם אותם אנשים שמ

הם נדמה אשר אמונה זו דומה לאמונת הנוצרים, אלא שמסבירים שאע"פ  כמה ממן המתים, הנה גם ל

שיתכן שזה דומה לאמונת הנוצרים אבל אין זה מעלה ומוריד כלום, כי אמונה כזו היא מיוסדת בתורה, ומה  

כן. סברו  הנוצרים  שגם  לנו  אע"פ    נוגע  מסבירים, אשר  הויכוחים  ועוד  מספרי  היהודים עם  שבכמה  בין 

שאין להאמין במשיח שיבא מן המתים, אמנם אין להביא ראי'   טענהה)להבדיל( הנוצרים, הזכירו היהודים 

 סעיף טז(.   להלןורות שנסמנו  המקמספרי הויכוחים, כי כוונת היהודים הי' רק לדחות הנוצרים בקש. )וראה  

הנוצרים לאמונת  היהודים  אמונת  בין  ויודע ההבדל  מי שמבין  כל  מי שאמנם באמת,  וכל  בספרי  ,  קורא 

באם אפשר להאמין    כלל וכלליווכח מיד שההבדל בין אמונת היהודים לאמונת הנוצרים אינו תלוי    הויכוחים,

יחזור מן המתים )וזה תלוי בההבדל בין הגדרת   ,או לא  כבר בא, אלא ההבדל הוא אם משיח  שמשיח 

כמו שיתבאר לקמן בארוכה    נת התורה ולהבדיל אמונת הנוצרים(,ותפקידו של משיח כפי שהוא ע"פ אמ

ההבנה הפשוטה של  נתבלבלו בומה שגרם לכמה אנשים להגיע למסקנא הנ"ל, הוא מפני ש  ובפרטיות.

   .מושגים שונים שאין להם קשר כלל דברי ספרי הויכוחים, וכן נתבלבלו בין 

י ליכנס בכל זה, כי מה לנו ולדברי  אבאמת לא כדוכמו שיוזכר לקמן, פרק זה אינו מיועד לבני תורה, כי  

ולא נכנסנו לזה אלא מפני ההכרח, כי יש כמה אנשים שמנסים להוציא לעז ולומר שאלו שמאמינים   .הנוצרים

בהאפשרות של משיח מן המתים הרי אמונתם הוא היפך התורה ולקוח מאמונה זרה, לכן ביררנו באריכות  

הבל, ופירטנו אחת לאחת הבלבולים השונים שגרמו לכמה אנשים  הוא שטות וובפרטיות איך שטענה זו  

פרק זה מיועד רק לאלו שכבר קראו ספרי הויכוחים, או שמאיזה  ש   יש להבהיר  ולכן  לבוא למסקנא תמוהה זו.

ן ביאת המשיח מן המתים לאמונת הנוצרים,  טעם שיהי' הם מתבלבלים ואינם מבינים ההבדל בין האמונה בי

 ולכן הן מוציאים לעז על אלו שמאמינים באפשרות זו. 

 משיח מן המתים ואמונת הנוצרים 

אדם צדיק שיקום לתחי'  איך אפשר לומר שמותר להאמין בהאפשרות שמשיח יהי' : שאלה
ישראל,   ומסרו נפשם לא    -ויגאול את  כל הדורות היהודים התנגדו בחריפות  הרי במשך 

לקבל אמונת הנוצרים שאותו האיש ימ"ש הוא המשיח, מפני שאין להאמין שמשיח יהי' אדם  

 שיקום לתחי'. )ובלשון המורגל בפי אנשים: "היהדות אינה מקבלת האמונה בביאה שני'"(? 



כמו שיתבאר לקמן, נקודת החילוק בין אמונת היהודים ולהבדיל הנוצרים אינו קשור  :  תשובה
)וגם אינו קשור  בהשאלה האם אפשר לאדם שמת )או נהרג( לקום לתחי' ולהיות משיח.    כלל

כלל להשאלה האם מי שהתחיל לעשות פעולות משיח בחייו ולא הצליח להביא הגאולה,  
והחילוק בין אמונת היהודים ולהבדיל הנוצרים  האם הוא יכול לחזור לתחי' ולהביא הגאולה(.  

וזה תלוי  ),  נתקיימו הבטחות הנביאים אודות ביאתו או לא  כברו  בא   כברהוא האם משיח  
ואמונת   רוחנית,  גאולה  להביא  הוא  תפקידו  הנוצרים  שלפי  משיח,  של  תפקידו  בהבנת 

 . (הוא להביא גאולה גשמית וכדלקמן  תפקיד המשיח התורה הוא ש

ובכל ספרי הוויכוחים שבין היהודים לנוצרים, מעולם לא טענו היהודים שאותו האיש אינו  
שלא  , או מי  יכול להיות משיח מפני שמשיח אינו יכול להיות אדם שמת אשר יקום לתחי'

בא    רכבר לומר שש . )אלא הטענה היתה שאי אפבחייו   הצליח לגמור פעולותיו של משיח
הנביאים, יעודי  נתקיימו  וכבר  האלו    המשיח  היעודים  כלל  קיים  לא  האיש  שאותו  מכיון 

, בכמה מספרי הויכוחים האלו, הזכירו חכמי ישראל בתוך  אדרבהוכמו שיתבאר(. ו   ואדרבה, 

 האפשרות שמשיח יהי' אדם שמת בעבר ויקום לתחי'.  בפשיטותדבריהם 

ובאמת, מי שטוען שהטעם למה התנגדו היהודים למשיחיות אותו האיש הוא מפני שנהרג  
, הרי הוא )ביודעין או בלא יודעין( נותן  ולהשלים פעולות המשיח  ולכן אינו יכול לקום לתחי' 

ם לתחי', וכמו  וקי ש  צדיק ממי שטוען שמשיח יכול להיות    הרבה יותרמקום לשיטת הנוצרים,  
 שיתבאר. 

אלא שמפני העדר הידיעה והבלבול בין מושגים שונים שאינם קשורים זה לזה כלל, נשתרבב    
הטעות בקרב כמה אנשים, כאילו ההבדל בין אמונת היהודים להנוצרים הוא האם אפשר  

 . לקמן  כל זה  להאמין שמשיח יכול להיות אדם שמת ויקום לתחי', וכמו שיתבאר 

 ההבדל בין אמונת היהודים ולהבדיל אמונת הנוצרים 

 א. ביאור הדברים: 

ישנו טעות הנפוץ אצל הרבה אנשים, אשר חושבים לתומם, שההבדל בין אמונת ומסורת  
אמונת הנוצרים, הוא כי הנוצרים מאמינים שאדם שמת יקום לתחי' ויהי'  היהודים ולהבדיל  

 משיח, אבל היהודים סוברים שאסור להאמין בדבר כזה. 

  יסוד והטעות נשתרבב עד כדי כך, שישנם כמה יראים ושלמים החושבים לתומתם שזהו  
ולפי    עיקרי משיח.  ויהי'  לתחי'  יקום  שמת  שצדיק  להאמין  אסור  אשר  היהדות,  באמונת 

ויהי' משיח הוא כפירה   יקום לתחי'  הבנתם, האמונה בהאפשריות אשר צדיק מן המתים 
 גמורה רח"ל, והאומר כן אין לו חלק באלוקי ישראל רח"ל. 

וטעות יסודי זו, שנדמה להם בפשיטות שאמונת ישראל והמסורת היהודית אינה מקבלת  
  , ירושלמי  ,( אשר אע"פ שדברי רז"ל )בבליכלל  הוכחה  שום  בליאפשריות זו, דחקום לומר )

וזוהר מדרש וכו'(  ,  מלבי"ם,  )המהרש"ם,  והאחרונים  וכו'(,  רמה,  יד  )רש"י,  והראשונים   ,)
מביאים בדבריהם בפשיטות האפשריות אשר משיח יבוא מן המתים, ולא מצינו שום ספר  

דחוי'", ושאר  או "שיטה   או פוסק ששולל אפשרות זו, מ"מ שיטות אלו הם "שיטה יחידאה"

 טענות שונות ומשונות. 



בין הסיבות שגרמו לטעות זו הוא הבלבול והערבוב של כמה מושגים שונים שאין להם קשר  
כלל זה עם זה, ביחד עם אי ההבנה של כמה מושגים אודות ביאת המשיח, כמו שיתבהר  

 כל זה לקמן. 

 מאמר המוסגר: ההיתר לעסוק בענין זה   

 ב. מאמר המוסגר: קודם שנמשיך בענין זה, יש צורך להבהיר דבר הפשוט ומובן מעצמו:  

באמת  לא הי' צורך להכנס כלל בפולמוס זו, כי כבר ביארנו שעצם האמונה באפשרות של  
ביאת המשיח מן המתים מבואר להדיא בתורה, בספרי חז"ל והראשונים והאחרונים. ואשר  
על כן, לכאורה אין נוגע לנו כלל לעיין בהחילוק בין אמונת היהודים ולהבדיל אמונת הנוצרים,  

קבעת אך ורק ע"פ מה שכתוב בתורה ודברי גדולי ישראל שמפיהם אנו  כי אמונת היהדות נ
חיים, ולא ע"פ השוואה עם דברי הנוצרים להבדיל. ומה גם, ש)בדרך כלל( איסור גמור הוא  

זרות  אמונות  בדברי  לעסוק  תורה  הנוצרים  1ע"פ  עם  בוויכוחים  ישראל  חכמי  נכנסו  ולא   ,
בענינים אלו אלא מפני ההכרח, מפני צורך השעה וכדי לידע מה להשיב לאפיקורס. ולכן  

 באמת, פרק זה אינו מיועד עבור בן תורה שאין רצונו לעיין  בדבר זה. 

אמנם לדאבוננו ישנם כאלו אשר חושבים שההבדל בין אמונת היהודים במשיח ולהבדיל  
אמונת הנוצרים, תלוי בפרט זה האם משיח יכול לבוא מן המתים, ורוצים להביא ראי' מדברי  
גדולי ישראל בוויכוחם עם הנוצרים במשך הדורות, ומשתמשים בטענה זו בכדי לומר שאסור  

ות שמשיח יבוא מן המתים, ועי"ז מוציאים לעז על כמה מבני  ע"פ תורה להאמין בהאפשר
ישראל שמאמינים באפשרות זו לכנותם בשם כופרים רח"ל ומוציאים שם רע ששחיטתם  

 אסורה רח"ל וכו'. 

רע   השם  ולבטל  במשיח,  הצרופה  היהדות  אמונת  מהי  לברר  שבכדי  מובן  שכן,  ומכיון 
שהוציאו האנשים האלו, מן ההכרח לבאר הדבר מיסודו, ולבאר מה שדנו בספרי וויכוחים  

הנוצרים עם  שהתווכחו  ישראל  )שחכמי  הזאת  ההבנה  אשר  לבאר  בכדי  שללו    אלו, 

 האפשרות של ביאת המשיח מן המתים( מוטעית מעיקרא. 

ולהדגיש יותר טעמי ההיתר )וההכרח( להיכנס בדיון הזה: א( אלו הטוענים כנ"ל מעיינים  
. ב( הדיון כאן היא לא להבין מהי אמונת הנוצרים, אלא להבין מהי  כך  ביןבספרי ויכוח אלו  

. )אלא שבשביל אלו שעיינו בספרי הויכוחים  מותר להאמין ע"פ תורה  ומה ,  היהדות  אמונת
ונתבלבלו, יש צורך לבאר בבהירות ההבדל בין אמונת היהדות לאמונת הנוצרים, ובשבילם  
מן ההכרח להזכיר קצת אודות אמונת הנוצרים(. ג( על יסוד טעות האנשים הנ"ל הם מכנים  

, ומרבים מחלוקת  יהודים אחרים )המאמינים בדבר המותר ע"פ תורה( בשם כופרים רח"ל 
עוד  בישראל ח"ו. ומובן שבמצב כזה  מוכרח להשיב עליהם ולהראות לכל את טעותם. ד(  

אמונת הנוצרים,    כל הדיון דלקמן הוא אך ורק בדברי ספרי חכמי ישראל בדיונם אודותזאת,  
, שעיקרי הדברים שידובר בהם לקמן הם דברים  מה גם. ה( ו2ולא בדברי הנוצרים עצמם 
 פשוטים וגלויים לכל בין כך. 

 
 ראה רמב"ם הלכות ע"ז פ"ב ה"ב.  1

להכנס בכמה טענות הבל    -מצד "דע מה שתשיב לאפיקורוס"    -  אלא שמובן שלצורך וויכוחים אלו הי' צורך לגדולי ישראל  2

חכמי ישראל בוויכוחם עם הנוצרים, יש צורך להבין מה הי'  מובן שכדי להבין כוונת דברי  , ואשר לכן  ושטות של הנוצרים



 עד כאן מאמר המוסגר. 

 השתלשלות אמונת הנוצרים 

ג. והבה נתחיל מההתחלה, ולראות השתלשלות הדברים במשך הדורות, כפי שהוא מצד  

 : הצרופה היהדותהשקפת אמונת 

שהוא משיח, לא    "בשורתו"ידוע ומפורסם, שכאשר ישו הנוצרי ימ"ש בא לבני ישראל עם  
 , ואדרבה דנו אותו למיתה. כמשיח קיבלוהו חכמי ישראל 

והוא הביא לחשב שהוא    ...צרי  וישוע הנ"   , וז"ל:3הטעם לזה מבואר ברמב"ם אגרת תימן 
רש התורה  י ופ  חוזה,ושהוא המשיח היעוד לנו על יד כל    ,שליח מאת ה' לבאר ספקות התורה

והרגישו    .ון ירוש מביא לבטול כל התורה וכל מצוותיה והתר כל אזהרותיה לפי מה שכיפ
 ]=דהיינו שהרגוהו[.  4מה ועשו בו הראוי לו והחכמים ז"ל לכונתו קודם שיתחזק פרסומו בא

וכבר הקדים השם להודיענו זה על יד דניאל ואמר כי ישתדל איש מפריצי ישראל וכופריהם  
ושהשם    , ו בענינים גדולים יאמר שהוא משיחמ להפסיד התורה בהתפארו בנבואה והכניס עצ

 . י פריצי עמך ינשאו להעמיד חזון ונכשלו נוב 5יכשילהו כמו שהכשילו והוא אמרו 

ולא היתה היא כונתו אשר היה מיחל   , ויחסוה אליו , בזמן גדול יצאה תורה מבני עשו ו ואחרי
ולא הזיק מעשהו לישראל ולא נסתפקו בו לא רבים ולא יחיד כי התבאר להם סתירת    , אותה

 ". פלו בידינו עד שהיה סופו מה שהיהונדבריו והנצחו 

מתוך דברי הרמב"ם מבואר, שהטעם למה לא ייחסו חכמי ישראל שום חשיבות לטענתו של  
אותו האיש בחייו שהוא המשיח, הוא מפני שראו שכוונתו הוא לעקור התורה, כי הוא טען  
כל   קיום  העוקר  בתורה  חדש  פירוש  לבאר  הוא  שתפקידו  משיח,  שהוא  מטענתו  כחלק 

 המצוות.  

וע"פ תורה, פשוט שמי שרוצה לבטל כל ישראל מקיום המצוות, אינו ראוי כלל ואינו יכול כלל  
)וכמו שיוסבר לקמן, שתפקיד המשיח כפי שהוא ע"פ אמונת היהדות הוא   להיות משיח, 

, מפני רצונו לעקור התורה,  אדרבהו  .להביא שלימות התורה ומצוות, ולא להיפך, כדלקמן( 

 .6ישראל סברו החכמים שהוא מחוייב מיתה ע"פ תורת 

 
 טענת הנוצרים שעליהם ענו חכמי ישראל.

ואילך(. ועד"ז הוא בשאר התרגומים    13הבא לקמן הוא ע"פ תרגום אבן תבון )אגרת תימן, מהדורת הלקין, נ.י. תשי"ב ע'    3

)שם(. וכן במהדורת קאפח תרגם כעין זה, )אלא שבקטע האחרון במקום "ולא היתה היא כונתו" תרגם "ואע"פ שהיתה זאת 

 שכותב ע"ז שהוא טעות, ע"ש(.  54כא הע' מטרתו אשר קוה", וראה אגרות הרמב"ם )שילת( ע' ק 

ראה גם ס' מגן אברהם )לר"א פריצול( פי"ד. )הספר בשלימותו לא נדפס ונמצא עדיין בכת"י, ואפשר לקראו  באתר הספרי'    4

 (.www.nli.org.il - הלאומית

 דניאל יא, יד.  5

שנהרג,    מפניאינו יכול להיות    -ומובן מזה, שהטעם למה לא האמינו בו חכמי ישראל בחייו )לפני שנהרג( שהוא משיח,    6

מובן שאינו משיח, ואינו  ע"פ תורת ישראל  שהרי עדיין לא נהרג. אלא הטעם הוא שמכיון שהוא רצה לבטל קיום המצוות, הרי  

מזה שהחכמים סברו ש)אינו משיח, מכיון ש(רוצה לבטל    מסובבשלוח מאת ה'. ובסגנון אחר: זה שאותו האיש נהרג, הוא  

 למה סברו שאינו משיח.  סיבהקיום המצוות, ולא שהריגתו הוא ה



,  ד. והדברים הנ"ל מרומזים גם בדברי הרמב"ם בספרו הי"ד, כאשר מגדיר סימני המשיח
אל יעלה על דעתך שהמלך המשיח, צריך לעשות אותות ומופתים, ומחדש  "   וז"ל  7שכותב

 ... אין הדבר כן , דברים בעולם, או מחיה מתים, וכיוצא בדברים אלו שהטיפשים אומרים

הן ככה  הדברים  ולעולמי    , ועיקר  לעולם,  משתנים  ומשפטיה  חוקיה  אין  הזאת  שהתורה 
וכל המוסיף או גורע, או שגילה פנים בתורה   . עולמים, ואין מוסיפין עליהן, ולא גורעין מהן 

 . רשע ואפיקורוס 8והוציא הדברים של מצוות מפשוטן הרי זה בודאי

כפי תורה שבכתב ושבעל ועוסק במצוות כדוד אביו,    ואם יעמוד מלך מבית דוד הודה בתורה
הרי זה בחזקת שהוא  ,  ם מלחמות ה' ו, וילחפה, ויכוף כל ישראל לילך בה ולחזק בדקה

נדחי     .משיח  וקיבץ  ובנה מקדש במקומו,  כל האומות שסביביו,  וניצח  והצליח,  אם עשה 
 . " הרי זה משיח בודאי ישראל 

הטעם למה אותו האיש  על אותו האיש, והרמב"ם מבאר  שדברי הרמב"ם מרמזים בעליל  
אינו יכול להיות משיח )ע"פ אמונת התורה(. כי מכיון שבא להוציא המצוות מפשוטן, הרי זה  
נוגד עיקר בדת ישראל שהתורה הזאת לא תהי' מוחלפת, וע"פ דיני התורה איש כזה נקרא  

 רשע ואפיקורס, ומובן מעצמו שאינו יכול להיות משיח.  

כי  .  זאת, שעקירת התורה הוא ההיפך הגמור מענינו של משיח )ע"פ אמונת ישראל(ועוד  
לא רק שבחייו הפרטים יהי' צדיק  שענינו של משיח הוא שלימות התורה והמצוות, דהיינו  

גמור בשמירת התורה והמצוות, אלא הוא יביא לשלימות קיום התומ"צ אצל כל בני ישראל,  
,  אצל כל בנ"י   כי תפקידו יהי' לכוף כל ישראל לקיים המצוות, ולהביא לשלימות קיום התומ"צ 

בארוכה    שאר חלקי הספר. )וכמו שמבואר ב9לעבוד את ה' ביחד כולו  וגם לתקן כל העולם  
 שלפי הרמב"ם עיקר ענינו של משיח הוא להביא לשלימות קיום התומ"צ(. 

אלא הוא    ,מובן שהי' ברור לחכמי ישראל שאותו האיש אינו יכול להיות משיח   ,ומכיון שכן

 ההיפך הגמור ממשיח ומחוייב מיתה. 

ניצח  נ)ובסג לא  שהרי  בודאי,  משיח  הי'  לא  האיש  שאותו  רק  לא  כאן:  הרמב"ם  דברי  ון 
האומות ולא בנה המקדש ולא קיבץ נדחי ישראל; ולא רק שלא הי' לו חזקת משיח )שמסימניו  

התורה שבעל פה שנמסר לחכמי ישראל,  הוא השמירה המוחלטת של כל המצוות כפי פירוש  
ולא לגלות פירושים מחודשים בתורה שלא כהלכה(; אלא שהוא הי' סתם רשע ואפיקורס  

 (. 10ובדאי

 
 הלכות מלכים פי"א ה"ג.  7

 בכמה כת"י ודפוסים הראשונים "ודאי בדאי ורשע ואפיקורס".  8

שנאמר כי אז     ,ליישר דרך למלך המשיח, ולתקן את העולם כולו לעבוד את ה' ביחדבסוף הפרק "...כמו שכתב הרמב"ם    9

 ." אהפוך אל עמים, שפה ברורה, לקרוא כולם בשם ה', ולעבדו שכם אחד

לא רק שאותו האיש לא הי' משיח בפועל, אלא שלא הי' ראוי להיות משיח כלל, ואדרבה הי'  ובסגנון הנתבאר לעיל:  10

 ההיפך הגמור מזה. 



אף ישוע הנוצרי שדימה שיהיה  "  11וענין זה מבואר עוד יותר  בדברי הרמב"ם שם בסוף הפרק 
  , שנאמר ובני פריצי עמך יינשאו להעמיד חזון 12כבר נתנבא בו דניאל ,  משיח ונהרג בבית דין

ומקבץ    שכל הנביאים דיברו שהמשיח גואל ישראל ומושיעם   , ונכשלו. וכי יש מכשול גדול מזה
ולהחליף  וזה גרם לאבד ישראל בחרב ולפזר שאריתם ולהשפילם,   ,ומחזק מצותןנדחיהם 

 ."התורה, ולהטעות רוב העולם לעבוד אלוה מבלעדי ה'

דהיינו, שפעולותיו של אותו האיש )שהביא צרות לישראל ולביטול התורה והיפך האמונה  
להביא לגאולת    –בה' אחד( היו ההיפך הגמור מפעולותיו של משיח כפי שהוא ע"פ תורה  

 . 13ישראל ולשלימות התומ"צ, וגם להביא העולם כולו לעבוד ה' אחד 

אבל מחשבות בורא העולם אין כוח באדם להשיגם, כי  )וכן בהמשך הענין כותב הרמב"ם " 
לא דרכינו דרכיו ולא מחשבותינו מחשבותיו. וכל הדברים האלו של ישוע הנצרי, ושל זה  

 ...  הישמעאלי שעמד אחריו, אינן אלא לישר דרך למלך המשיח 

כבר נתמלא העולם מדברי המשיח ומדברי התורה ומדברי המצוות, ופשטו דברים    ,כיצד 
ובמצוות   אלו  בדברים  ונותנים  נושאים  והם  לב,  ערלי  רבים  ובעמים  רחוקים  באיים  אלו 
התורה. אלו אומרים מצוות אלו אמת היו, וכבר בטלו בזמן הזה ולא היו נוהגות לדורות. ואלו  

וכשיעמוד  .  14ואינן כפשוטן, וכבר בא משיח וגילה נסתריהם אומרים דברים נסתרים יש בהן  
נחלו   ששקר  ויודעים  חוזרים  כולם  הם  מיד  וינשא,  וירום  ויצליח  באמת,  המשיח  המלך 

שבדברים האלו הוא מדבר על הנוצרים הסוברים    ."אבותיהם, ושנביאיהם ואבותיהם הטעום

 שהמצוות אינן כפשוטן(. 

שהן מצירין    ...והמינים והאפיקורסין"   15וכן כתב הרמב"ם בהלכות עבודה זרה פרק י הלכה א 
". ובהלכות תשובה פרק ג הלכה  לישראל ומסירין את העם מאחרי ה', כישוע הנוצרי ותלמידיו

והאומר שהבורא החליף מצוה זו במצוה אחרת, וכבר בטלה תורה זו, אף על פי שהיא  ח "
שהטעה אחרים    ... מחטיאי הרבים ". ושם הלכה י "הייתה מעם ה', כגון הנוצרים וההגרים

 ". והדיחם כישוע

 
ונמצא בכתבי יד ובדפוסים הקדומים של הרמב"ם,   ,הל' מלכים סופי"א, בהקטע שנשמט ע"י הצנזור במשך שנים רבות   11

 וחזר ונדפס בזמנינו.

 דניאל א, יד.  12

לאבד ישראל בחרב ולפזר  יש לציין, כי לכאורה אין כוונת הרמב"ם בדבריו אלו לומר שכוונת אותו האיש בעצמו הי' "  13

אלא כלשון הרמב"ם כאן שהוא   -כי דברים אלו קרו לאחר הרבה זמן, ע"י הנוצרים המאמינים בו    – ,  "שאריתם ולהשפילם

גם לאחרי מותו, אפילו אם הוא בפועל לא כיוון    – לזה. וכוונת הרמב"ם בזה הוא, שכל הפעולות שנגרמו על ידו   )רק( "גרם"

הרי סוף סוף היו ההיפך הגמור מתפקיד המשיח, וא"כ מובן עד כמה מושלל הדבר לומר שהוא משיח ושהוא הביא    – לכך  

 הגאולה המובטחה. 

בדרשת תורת ה' תמימה להרמב"ן )כתבי הרמב"ן ח"א ע' קמד(, מביא הדברים בשינוי לשון קצת "וכבר בא המשיח עליו  14

בלשון  שמודגש  כמו  בא,  כבר  משיח  האם  עצמו,  משיח  אודות  העמים  בין  הדיון  מדגישים  אלו  מילים  זה,  ולפי  נתנבאו", 

 רה והם נושאים ונותנים בשתי ענינים אלו.  הרמב"ם לעיל שהעמים שמעו אודות א( משיח וב( מצוות התו

הציטוטים דלקמן הם ע"פ כת"י, שלא שלטה בהם הצנזור. וחזרו ונדפסו במהדורות הרמב"ם של השנים האחרונות. וראה   15

 גם פירוש המשניות להרמב"ם חולין פ"א מ"ב.



שסברו שלא    16יש גדולי ישראל מצינו ש, שאמנם  ולהוסיף   הבהיר ה. ולשלימות הענין, יש ל
הי' כוונת אותו האיש )או תלמידיו( להחליף התורה לבני ישראל, ואדרבה אמר להדיא שלא  

בני ישראל. ועיקר כוונתו )או כוונת תלמידיו( הי' לייסד דת   אצל בא לבטל דבר מהתורה  
עבור אומות העולם שלא מבני ישראל המה, שיקיימו שבע מצוות שלהם ועוד כמה מוסרים  

 . 17ומדות, )ורק בהמשך הזמן טעו כמה נוצרים בכוונתו וחשבו שבא לבטל התורה מישראל( 

 
ואילך(. דברי    196ראה דברי הרשב"ץ בספרו קשת ומגן, )נדפס מחדש בספרו מגן אבות )אמונות ודעות(, מכון הכתב, ע'    16

 שם כה, א ואילך. ובספרו לחם שמים על אבות ד, יא.    ר' יעקב עמדין, בספר שמוש )רסן מתעה( ע' טו, ב ואילך.

 ראה במקומות שנסמנו בהערה הקודמת.   17

והנה בספר שמוש )כה, א( כותב ר' יעקב עמדין "אחר שיצאו דברי הקונטרס לאור עולם, הראוני ספר מלחמת חובה, בתוכו 

[, והוכיח במישור גם הוא  (ראה שבת קטז, א בהשמטת הצנזור) נמצאו דברי ויכוח ותשובת רשב"ץ ז"ל על הא"ג ]=האון גליון, 

מדברי א"ג עצמו, אמתת מה שכתבתי אני כאן מדעתי, וכיוונתי לדעתו הרחבה בזה, באמרו גם כן שהנוצרים החטיאו כוונת  

ישו בזה, שלא כיון מעולם לבטל דת יהדות מישראל, וכי הוא ותלמידיו קיימוה, ולא בא אלא להחזיקה )והוא אמנם גם דבר  

[ לאוספי על אורייתא )וי"ג: אלא(  אנא לא למיפחת מן אורייתא דמשה אתיתי ]ולאי }=שבת קטז, ב "תלמודנו פרק כל כתב

נז, א, "דמשה אתיתי אזל אסקיה לישו  "{ כנ"ל. וכן לא כחדו מהגיד ישרו וכוונתו הרצויה לישראל באגדה דהנזקין ]=גיטין 

מהו לאדבוקי בהו א"ל טובתם דרוש   ,א"ל מאן חשיב בההוא עלמא א"ל ישראל  ,("לפושעי ישראלוהצנזור שינה "בנגידא )

"[( ולהניח שבע מצוות לאומות העולם )וכ"כ הר"מ באגרת תימן. זה  כל הנוגע בהן כאילו נוגע בבבת עינו  , רעתם לא תדרוש

לשונו "ואחריו לזמן ארוך עמדה דת מיוחסת אליו, שלא היתה כוונתו עליה, ולא עלתה כמו כן במחשבתו". והוא מ"ש הוא  

 ז"ל גם בפי"א מהלכות מלכים, שלא בא אלא ליישר הדרך למלך המשיח(". עכ"ל הנוגע לעניננו. 

)וראה גם בספר שמוש יח, א )בהגה"ה( שהיעב"ץ מביא בקשר לשיטתו "והם ג"כ דברי הר"מ ז"ל בסוף הלכות מלכים כשכתב  

 שהנוצרי ונביא הישמעאלים, באו לפנות דרך לפני גואל צדק שיבוא ב"ב". וכן הביא בס' לחם שמים שם(. 

אמנם לכאו' מה שכתב היעב"ץ שגם הרמב"ם באגרת תימן ובהל' מלכים סובר כמותו, שכוונת אותו האיש לא הי' לבטל  

התורה מבנ"י אלא להביא שבי מצוות ודת חדשה להאומות, צע"ג, שהרי הרמב"ם באגרת תימן, בהקטע לפני הקטע שהעתיק 

ופירש התורה    ... והוא הביא לחשב שהוא שליח מאת ה' לבאר ספקות התורה  היעב"ץ, כתב במפורש שכוונת אותו האיש הי' "

וכבר הקדים השם להודיענו זה על יד דניאל  ..  .לפי מה שכיוןפירוש מביא לבטול כל התורה וכל מצוותיה והתר כל אזהרותיה  

 ...". להפסיד התורהואמר כי ישתדל איש מפריצי ישראל וכופריהם 

ע'   תשי"ב,  נ.י.  הלקין,  מהדורת  תימן,  אגרת  )ראה  כתוב  ושם  המערבי.  נחום  ר'  בתרגום  השתמש  כנראה  (  13)והיעב"ץ 

ברות  סוהוציא התורה לענינים אחרים וסבר בה    ...את הבורא לבאר ספקות התורה  מרו שהוא שלוח  משהטועים האלו א"

ובכל זה כבר ניבא דניאל על    ...המביאות לבטל הדת כלה ולהפר כל מצוותיה ולעבור על כל אזהרותיה לפי כונתו שהתכוון

...". ואע"פ שבהלשון בתרגום המעשה הזה ואמר שיעמד איש מפריצי ישראל ומאפיקורוסים שבהם וישים מגמתו לבטל הדת  

ולא שזה   אותו האיש,בדורות שלאחרי    טענת הנוצרים )"שהטועים האלו אמרו..."(רק  ר' נחום שם אפשר לפרש קצת שזה הי'  

"לפי כוונתו שהתכוון ... וישים מגמתו לבטל הדת", מובן שזה הי' כוונת   שם  הי' כוונת אותו האיש בעצמו, אמנם ממה שכותב

 .(אותו האיש בעצמו

ואחריו בזמן גדול יצאה תורה מבני עשו, ויחסוה אליו, ולא היתה היא כונתו אשר היה מיחל  "ומה שכתב הרמב"ם לאחר כן  

רבים ולא יחיד כי התבאר להם סתירת דבריו והנצחו ונפלו בידינו עד אותה, ולא הזיק מעשהו לישראל ולא נסתפקו בו לא  

מאומת בני עשו שלא היתה כוונתו   יוחסת אליולזמן ארוך עמדה דת מ  וואחרי, )ובתרגום ר' נחום שם ""שהיה סופו מה שהיה

לפי שהתבאר   ,ולא הזיק שום דבר לישראל ולא נולד להם ספק לא לכלל ולא ליחידים  ,אליה ולא עלתה כמו כן במחשבתו

"(, לכאורה עפהנ"ל נראה שפירוש הדברים הוא שכוונת אותו האיש והכרתו בידינו עד שנעשה בו מה שנעשה ,וונלהם חסר

הי' לבטל התורה אצל בני ישראל )שזה הי' עיקר כוונתו כמו שכתב הרמב"ם לעיל(, ולא הי' כוונתו לפעול על האומות, ולבסוף 

 .  לא עלתה כן בידו כי כל בני ישראל ראו שאין בו ממש ורק האומות קיבלו דבריו והתחילו דת חדשה

ולכאו' צ"ע הבנת היעב"ץ בדברי הרמב"ם, שפירש שהרמב"ם כותב שאותם האומרים שכוונת אותו האיש הי' לבטל התורה  

מישראל הם לא הבינו כוונתו אותו האיש, כי לא עלה כן במחשבתו. ולכאו' לפום ריהטא הבנה זו בדברי הרמב"ם היא ההיפך  

 מדברי הרמב"ם בהקטע שלפניו.

אף ישוע הנצרי, שדמה  וגם מה שהביא מדברי הרמב"ם בהלכות מלכים פרק יא, הרי דברי הרמב"ם במילואם שם הם "

שיהיה משיח ונהרג בבית דין, כבר נתנבא בו דניאל, שנאמר: "ובני פריצי עמך ינשאו להעמיד חזון ונכשלו" )דניאל יא יד(. וכי  



הרי סוף סוף מעשיו לא התאימו כלל עם התורה, והוא נדון למיתה ע"י   18אמנם גם לשיטתם 
, מפני שהוא כישף והסית והדיח  19חכמי ישראל מפני שע"פ תורת ישראל הוא הי' חייב מיתה 

 
גדול מזה גרם לאבד    ,יש מכשול  וזה  נדחיהם ומחזק מצוָתן;  ישראל ומושיעם, ומקבץ  גואל  שכל הנביאים דיברו שמשיח 

אבל מחשבות    .ה'ישראל בחרב, ולפזר שאריתם ולהשפילם, ולהחליף התורה, ולהטעות רוב העולם לעבוד אלוה מבלעדי  

בורא העולם אין כוח באדם להשיגם, כי לא דרכינו דרכיו ולא מחשבותינו מחשבותיו. וכל הדברים האלו של ישוע הנצרי,  

ביחד, שנאמר: "כי אז  ה'ושל זה הישמעאלי שעמד אחריו, אינן אלא לישר דרך למלך המשיח, ולתקן העולם כולו לעבוד את 

כבר נתמלא העולם מדברי המשיח   ,כיצד אהפוך אל עמים שפה ברורה, לקרוא כולם בשם יי לעבדו שכם אחד" )צפניה ג ט(.

ומדברי התורה ומדברי המצוות, ופשטו דברים אלו באיים רחוקים ובעמים רבים ערלי לב, והם נושאים ונותנים בדברים אלו 

נוהגות לדורות. ואלו אומרים: דברים   ובמצוות התורה. אלו אומרים: מצוות אלו אמת היו, וכבר בטלו בזמן הזה ולא היו 

ן ואינן כפשוטן, וכבר בא משיח וגילה נסתריהם. וכשיעמוד המלך המשיח באמת, ויצליח וירום וינשא, מיד  נסתרים יש בה

 . "הם כולם חוזרים ויודעים ששקר נחלו אבותיהם, ושנביאיהם ואבותיהם הטעום

והרי ברור שכוונת הרמב"ם שם הוא, שדת הנוצרים כמו שהוא עכשיו, שהם החליפו התורה, וסוברים שהתורה נתבטל  

וכו', אע"פ שענין זה הוא לכאורה היפך ענינו של משיח שהוא לחזק המצוות, הנה באמת גם זה נעשה ע"י הקב"ה בכדי ליישר  

 ם. דרך למלך המשיח, וכמו שמבאר הרמב"ם שם בהמשך הדברי

וצ"ע הבנת היעב"ץ שם )ראה בספר שמוש ולחם שמים שם( שמפרש שהרמב"ם רוצה לשבח הנצרות מפני שהם עזרו לבני  

ישראל לקיים תורתם ושהביאו השבע מצוות לבני נח ובזה הם יישרו דרך למלך המשיח, בה בשעה שברור מדברי הרמב"ם  

שגם זה מביא סוף  וע"ז מבאר הרמב"ם  חלפה ונתבטלה,  שמדבר גם )ובעיקר( על אותם דיעות שהפיצו הנוצרים שהתורה נ 

סוף לתקן שבזמן הגאולה יכירו האומות האמת של משיח, ועי"ז יתוקנו לעבוד את ה' ביחד. )ועד"ז הקשה על דברי היעב"ץ, 

 בס' אמרות מלך ע' תשלח. ע"ש(. 

הצד ה"חיובי" שבנצרות, כי רצה לשכנעם שהם יעזרו    (עד כמה שניתן)ובדוחק הי' אפשר לומר שהיעב"ץ רצה להדגיש  

וכו'( כמו שמובן מספריו שם, ובטח שגם הוא עצמו סבר שיש גם ענינים   )ויעזרוהו במלחמתו על השבתאים  ישראל  לבני 

. וכמו שציין שם לאגדה דהנזקין, איך  , ולכן העלימם במתק לשונושלילים בנצרות ובאותו האיש, אלא שלא רצה להדגישם

נידון בצואה רותחת מפני שהי' מלעיג  אותו האיש  שהובא שם ש  נתחכם שלא להביא מהשאותו האיש דרש טובת ישראל, ו

 על דברי חכמים.  

וגשל(, שכותב שאותו האיש לא כיוון    – וראה גם הגהות היעב"ץ על עבודה זרה ו, א ד"ה יום א', )נדפס במהדורת נהרדעא  

דלא כנ"ל, אלא שאותו הוא  מדבריו שם גופא מובן ששיטת רש"י שם )ד"ה נוצרי( יש להעיר, שלבטל יום השבת, ע"ש. אמנם 

 האיש העצמו כיוון לבטל יום השבת.   

ואילך,    215. וראה גם שם ע'  216,  201-200, מכון הכתב, ע'  )אמונות ודעות(כמו שכתב להדיא הרשב"ץ שם. ראה מגן אבות    18

אותו האיש הוא אותו שעליו נאמר בסנהדרין סז, שהכמינו לו עדים כי הי' מסית, ואותו שעליו אמרו בשבת קד, ב   ,שלשיטתו

   שהביא כשפים ממצרים.

זה ישו שאחז ב' מידות שלמד מעשה כשפים במצרים    ,בא"ב דר' עקיבא צ' שני ראשיםהאזינו לב, כז "וראה ג"כ פי' הרוקח על  

צרי  שתפס  נה הוא ישו הזש לו שני ראשים מפני שיצד"י מפני מה  ". ובאותיות דרבי עקיבא שלפנינו "ועובד ע"ז וגם תורת משה

עליו ותפשוהו וצלבוהו  שראוהו ישראל כך, עמדו  וכיון    ,ותיוהטעה את הבר  ךוהלראשים אחד של ישראל ואחד של אדום  שני  

ך אחיך בן אמך ולא בן אביך". ולפי פי' הרוקח משמע שאותו האיש עשה ערבוב בין תורת משה  מה דרשו כי יסית  על הצלב,

 ועבודה זרה, שהי' שומר תורת משה אבל ביחד עם זה עבד ע"ז והסית לע"ז. 

ידוע השיטה של כמה מגדולי ישראל, שהיו שני אנשים בשם "ישו", ואשר לא כל מאמרי רז"ל אודות ישו מכוונים על אותו   19

אדם, ולא כולם מדברים על אותו ישו שבו מאמינים הנוצרים. )ועד כדי כך שישנו סברא, שישו הנוצרי שבו מאמינים הנוצרים,  

שיט לאותם  גם  אמנם  בחז"ל!(  מוזכר  לא  היו    ,ותבכלל  ששניהם  מפורש  דיעות  ולכמה  רשעים,  היו  ששניהם  פשוט  הרי 

מחוייבים מיתה. ראה ליקוט הדיעות בכהנ"ל בקובץ ישורון, חוברת לח, ע' תתקיג ואילך. קובץ עץ חיים )באבוב(, חוברת יג,  

 ע' יז ואילך.

ברור ופשוט שלכו"ע, אותו האיש שבו מאמינים הנוצרים מעולם לא הי' ראוי כלל להיות משיח ע"פ בין כך ובין כך,  ועכ"פ  

 תורה.

וגם ר' יעקב עמדין סבר דתרי ישו הוו, אלא שכנראה שאינו ברור בעיניו איזה משניהם הוא אותו שמאמינים בו הנוצרים.  

)ראה הגהות יעב"ץ על עבודה זרה יז, א ד"ה ומצאתי; שם כז, ב; על סנהדרין לז, ב תוד"ה מיום; שם מג, א ד"ה שאני )נדפס  

וגשל(; שם קז, ב(. וגם לדידי' פשוט שאותו שמאמינים בו הנוצרים לא הי' ראוי כלל להיות    – בסנהדרין מהדורת נהרדעא  



. ומזה מובן שגם לשיטתם פשוט שאיש כזה לא הי' ראוי להיות  20ישראל לעבוד עבודה זרה
 משיח מלכתחילה כלל וכלל. 

וממילא מובן שלכו"ע, חכמי ישראל מעולם לא חשבו שאותו האיש הוא ראוי להיות משיח,  
והי' ברור להם שזה שטען שה' שלחו להיות משיח ולגאול את ישראל הוא שקר וכזב, כי  

אי אפשר שיהי'  והיפך תפקידו של משיח  מובן ופשוט שאיש כזה שמעשיו הם היפך התורה 
 משיח מלכתחילה. 

כאשר בא איש א' וטוען שהוא משיח )דהיינו שה' שלחו לגאול את ישראל(,   וליתר ביאור: 
הרי הסדר בזה הוא שהוא צריך לעשות דברים המוכיחים שהוא משיח, שהוא קיום הייעודים  

עוד לפני כן, צריך להיות האיש הזה בעצמו ראוי להיות משיח, וכמו  אמנם    – של משיח.  
. ואם מצליח בקיום כל הייעודים הרי הוא משיח בודאי,  - שנתבאר לעיל בשאר פרקי הספר 

אינו מצליח בזה הרי נתברר שאינו משיח. )ובשאר פרקי הספר נתבאר החילוק בין   ואם 

 ע"ש(.   ,משיח שקר למשיח שלא הצליח וכו' 

איש   שאנחנו רואים בעליל שהוא עושה היפך התורה, )ובפרט באם  אמנם כשבא לפנינו 
אומר שתפקידו כמשיח הוא לבאר התורה באופן העוקר התורה(, הרי ברור מאליו שע"פ  
תורת ישראל איש כזה הוא שקרן ורשע, ולא רק שאינו ראוי כלל להיות המשיח אלא שהוא  

אותו ולבחון  כלל לחכות  וצורך  ואין טעם  יעודי    ההיפך הגמור מזה,  יכול לקיים  האם הוא 
הנביאים, כי ברור לנו מלכתחילה שאיש כזה אינו יכול להיות המשיח, וברור שלא רק שלא  
יקיים יעודי הנביאים אלא אדרבה יביא חורבן ר"ל על כלל ישראל, ולכן פשוט מלכתחילה  

 שאינו משיח אלא שהוא רשע ומשיח שקר. 

, )ואינו  21שכבר בחייו של אותו האיש הי' ברור לחכמי ישראל שאינו המשיח ובנוסף לזה  ו.  
ראוי כלל להיות משיח(, כי כל ענינו ופעולותיו הי' ההיפך הגמור מתפקיד המשיח כפי שהוא  
ע"פ תורה, מ"מ ע"י הריגתו הודגש והוברר עוד יותר )באם הי' עדיין ספק למישהו( שהוא  

 אינו המשיח.  

 
משיח, וראה מ"ש אודותיו בספר שמוש ע' כה, א )"לא כחדו מהגיד ישרו וכוונתו הרצוי' לישראל באגדה דהנזקין"(, ומוכח 

דס"ל דאותו ישו שבו מאמינים הנוצרים הוא אותו ישו שמוזכר באגדה דהנזקין )גיטין נז, א, ראה הנוסחא הבלתי מצונזרת  

רותחת מפני שלעג על דברי חכמים, ובהמשך הגמ' מכונה בשם פושעי ישראל  שם "אסקי' לישו"( שמבואר שם שנידון בצואה  

)"תא חזי מה בין פושעי ישראל..."( ומובן מעצמו שאיש כזה אינו ראוי כלל להיות משיח. וראה ג"כ מ"ש בספרו תורת הקנאות 

 )מהדורת הרב בומבך, ע' קא הערה נ, וע' רמה בסופו(.

רש"י  סנהדרין מג, א;  שם קז, ב; סוטה מז, א )בהשמטות הצנזור, ושם הובא גם הסיפור שהי' מסתכל באשת איש(. וראה  20

". ומכל דברי חז"ל שם )ובהנסמן בהערה  לגלות על המכשפין המסיתין ומדיחין בכשפיהן, כגון ישו הנוצרי"א    סנהדרין יז,

  הקודמת( ברור שהחכמים סברו שנגמר דינו למיתה כדין מכשף ומסית.

עושה בכח כשוף או בכח אלקי,  עכצ"ל    אשישראל דנוהו למיתה כדי לבחון אותו אם הו  207ומה שכתב הרשב"ץ שם ע'  

שהוא נדון למיתה מפני שהוא כישף והסית    שהרשב"ץ הביא בעצמו  כדי שלא יסתור דברי חז"ל המפורשים הנ"ל  – בכוונתו  

ולהם הי' ברור שעושה פעולותיו בכח הכשוף ולא בכח אלקי,  שאע"פ שלחכמי ישראל הי' ברור שהוא חייב מיתה,    -  והדיח 

)וכעין  אנשים  היו  אמנם   אלקי.  בכח  עושה  הוא  האם  מבחן  הריגתו  הי'  ולהם  בו,  מסופקים  עדיין  שהיו  המסופר  מישראל 

שלחכמי ישראל הי' ברור שהוא חייב מיתה, והילני המלכה אמרה שאם יש כח    (229-230בתולדות ישו )אוצר ויכוחים, ע'  

 אלקות בידו יציל עצמו מהריגה(. 

הרמב"ן  וראה    21 הכחשוהו  ויכוח  ובפניו  להם,  אותו  לומר  נשתדל  אשר  והוא  לאבותינו,  הדבר  המביא  הוא  עצמו  "ישו 

 הכחשה גמורה וחזקה, ... ואם אליו לא שמעו לו אבותינו הרואים אותו ויודעים בו, איך נאמין אנחנו...".



שהרי מכיון שהוא טען שהוא המשיח שבו יתקיימו יעודי הנביאים, ונשלח מאת ה' לגאול את  
ישראל, ולפועל לא נתקיימו היעודים על ידו, ולא רק שלא נתקיימו על ידו אלא שקרה אצלו  

, שבמקום שהוא יהי' מושיע את ישראל הרי הוא נפל בידם ונהרג על  מזה   ההיפך הגמור
ידיהם ולא הושיע אפילו את עצמו, הרי בזה הוברר לכל מעל כל ספק שהוא הי' שקרן ומשיח  

כי התבאר    , ולא נסתפקו בו לא רבים ולא יחיד שקר. ובלשון הרמב"ם באגרת תימן הנ"ל "
 ". 22עד שהיה סופו מה שהיה   ,פלו בידינו ונ להם סתירת דבריו והנצחו 

)ובסגנון   לישראל.  המשיח  להיות  ה'  מאת  נשלח  שהוא  טען  האיש  אותו  פירוט:  וליתר 
. ולא שאמר  23מאת ה' להביא הגאולה בפועל   בפועלהנתבאר לעיל: אותו האיש טען שנשלח  

הביא   שלא  ומכיון  וכיו"ב(.  הדור  יזכה  באם  משיח,  להיות  ה"ראוי"  )רק(  שהוא  עצמו  על 
הגאולה בפועל לבני ישראל, )ואדרבה הוא עצמו נהרג ולא הושיע אפילו את עצמו(, הרי  

להביא הגאולה, וסופו הוכיח על תחילתו  , ומעולם לא נשלח מאת ה'  24ברור ששקר דיבר 
שלא הי' שום ממשות בדבריו כלל מלכתחילה. ומעתה הי' ברור לכל שהוא הי' סתם שקרן  

, כי שקרן ובדאי אינו ראוי כלל  לא הי' אפילו ראוי להיות משיח מלכתחילהממילא  ובדאי, ו

 . 25להיות משיח 

 והעיקרית אמנם עפכהנ"ל מובן שהוכחה זו היא הוכחה שני' וטפלה, וההוכחה הראשונה  
שנהרג הי'   לפניעל זה שאינו משיח הוא מפני שכל ענינו הי' היפך תפקיד המשיח, ולכן גם  

 ברור לחכמי ישראל שהוא אינו משיח כלל ע"פ תורה, ולכן הרגוהו, וכנ"ל. 

יש להביא עוד ראי' שאינו משיח, כי    –בתור הוכחה משנית    – אלא שלאחרי הריגתו, שוב  
 לאחרי הריגתו נתברר לכל שהוא הי' שקרן ובדאי מלכתחילה, וכנ"ל. 

 
אי אפשר לי )להאמין( במשיחותו. שהנביא אומר במשיח ומשלו מים עד ים ומנהר עד אפסי בויכוח הרמב"ן "כתב ועד"ז  22

ארץ, והוא לא היה לו ממשלה, אבל בחייו היה נרדף מאויביו ומתחבא מפניהם, ולבסוף נפל בידם ולא היה יכול להציל עצמו,  

"וכיון שלא הי' יכול להציל כתב    207מכון הכתב, ע'    )אמונות ודעות(ע"ש עוד. ובמגן אבות להרשב"ץ   ..."איך יושיע כל ישראל

"וטעותו הי'   214את נפשו, נתברר שלא הי' לא )כצ"ל ולא כנדפס בטעות "לו"( אלוה ולא משיח שדברו בו הנביאים". ושם ע'  

"ואם על ישו נאמר, איך יאמר   202ושם ע'  שהי' חושב להיות משיח, וכשנתגלה )לכאו' צ"ל "וכשנתלה"( נתבטלה מחשבתו".

שמשיח המדברים בו הנביאים יקבץ    – "וגם נתברר שאינו שלוח    208שהוא מושל על ישראל, אדרבה הם משלו בו". ושם ע'  

 נפוצות ישראל, וזה לא קבצם אבל גרם תפוסתם". ועד"ז בעוד ספרים.

לבאר ספקות התורה, ושהוא המשיח היעוד    שליח מאת ה'שהוא  כידוע ומפורסם. ובלשון הרמב"ם באגרת תימן הנ"ל "  23

דהיינו    ,"ונכשלו  יינשאו להעמיד חזון ובני פריצי עמך  בספר היד "עליו  ". ובלשון הפסוק שהביא הרמב"ם  לנו על יד כל חוזה

, "חשב היותו  207ע'   , מכון הכתב )אמונות ודעות(ובס' מגן אבות להרשב"ץ    שהוא יאמר שהוא בא לקיים החזון של הגאולה.

. ובספר תולדות ישו )אוצר 206, וריש ע'  205"נתברר שאינו שלוח", ושם ריש ע'    208משיח שלוח להושיע את ישראל", ושם ע'  

 אודות משיח נתקיימו בו, ע"ש. ועוד.( איך שאותו האיש טען שפסוקי הנביאים 230ויכוחים ע' 

 (, שאותו האיש נקרא "משיח שקר". וכ"ה בכ"מ.  232ראה בספר תולדות ישו )אוצר ויכוחים ריש ע'  24

)ובאמת, מה שאנו מכנים אותו בשם "משיח שקר" הוא לא רק מפני שלאחר הריגתו נתברר שהוא הי' שקרן, אלא עוד זאת  

 מפני שהוא סילף וזייף המושג והתפקיד של משיח מעיקרו, בזה שהוא רצה לעקור התורה ולומר שזהו תפקיד המשיח(.

דהיינו שאפילו אלו שמתחילה הסתפקו בו ולא הבינו שהוא סתם רשע ובדאי, הרי לאחר מפלתו הוברר גם להם שהוא    25

 הי' שקרן ובדאי, וממילא הוברר למפרע שלא הי' מעולם ראוי להיות המשיח, כי שקרן ובדאי אינו יכול להיות משיח. 



 הנוצרים זייפו האמונה בביאת המשיח 

אותו האיש   לאחרי שתלמידי  והנה  עליו    -ז.  משיח שנתנבאו  הי'  בו שהוא  "תועים  שהיו 
ישראל  נפוצות  לקבץ  ישראל   –"  26הנביאים  ביד  "שנמסר  ממה  27ראו  דבר  נתקיים  ו"לא   ,"

", )שהוא הי' בן  29", אז "התחילו להתחכם ולומר ענייני אמונתם המפורסמות 28שחשבו עליו 
 .  30אלוק וכו'( וגם "התחכמו לומר שלא בא אלא להוציא נפשות הצדיקים מגיהינם" 

הוא אמר  ביאור הדברים: שכאשר ראו תלמידיו שנתגלה אותו האיש כשקרן ובדאי, שהרי  
הביא הגאולה, אז כדי לקיים אמונתם  על עצמו שנשלח להביא הגאוה ולבסוף לא הצליח  

האיש  אותו  אודות  חדשות  אמונות  להמציא  תלמידיו  התחילו  ובמשיחיותו,  האיש  .  באותו 
והתחילו להאמין בשילוש    31הוא בן אלוק ובנוסף לזה שאז המציאו אמונתם שאותו האיש  ]

התחילו    [ גםהנה  ר"ל שהוא עבודה זרה )או עכ"פ שיתוף, האסור לבני ישראל להאמין(,  
 לשבש האמונה בביאת המשיח.  

בא  שמשיח  שהוא    , דברי הנביאיםפשטות  דהיינו שבמקום האמונה במשיח כפי שהוא ע"פ 
  לגאול את ישראל בגשמיות, ולקבץ נדחיהם ולבנות בית המקדש וכו', המציאו אמונה חדשה 

, שענינו של משיח הוא להביא גאולה "רוחנית" )או גאולה "נפשית"(, שהוא לגאול  וחילופית
הביא ה"גאולה" להנפשות שהיו  כיפר החטא ואת הנפשות מגיהינם, וע"י הריגת אותו האיש  

 .  32בגיהינם 

אע"פ שהוא לא גאל את    - )וע"פ שבוש זה רצו להעמיד אמונתם שאותו האיש הוא משיח,  
, כי ע"י אמונתם החדשה בתפקידו של משיח נמצא שלא רק שזה  -ישראל אלא נהרג בידם  

שנהרג הוא הוכחה שאינו משיח, אלא אדרבה, לפי שיטתם החדשה הי' הריגת אותו האיש  
 ולה רוחנית להנפשות בגיהינם(. חלק מרכזי בתפקיד המשיח להביא גא

דופי  של  דרשות  להמציא  החלו  זה,  שבוש  שהמציאו  דברי  33ולאחר  ולסלף  ולשבש   ,
קידו של משיח, והביאו  בתנ"ך שזהו תפ , והתחילו להמציא "הוכחות" ו"נבואות" 34הפסוקים 

 
 . 198מאמר רביעי", ע'  – לשון הרשב"ץ בספרו "מגן אבות  26

 .199שם ע'  27

 .206לשון הרשב"ץ בספרו מגן אבות )אמונות ודעות(, מכון הכתב ע'  28

 שם. 29

 .919מאמר רביעי", ע'  – "מגן אבות  30

 וא' מהטעמים שהמציאו שיבוש זה הוא בכדי לבאר תפקידו בתור משיח, כמבואר בהערה הבאה.  31

וגם זה קשרו עם אמונתם המשובשה שהמציאו שאותו האיש הי' בן אלוק, כי הם טענו שרק בן אלוק יכול להציל הנפשות    32

 , ובעוד ספרי ויכוח.208מגיהינם ע"י הריגתו. ראה מגן אבות להרשב"ץ )אמונות ודעות(, מכון הכתב, ע' 

ראה רש"י ברכות יב, ב ד"ה מינות )ע"פ דפוס ישן(, "תלמידי ישו הנוצרי ההופכים טעמי התורה למדרש טעות ואליל".   33

 ובר"ה יז, א ד"ה המינין )ע"פ דפוס ישן ברש"י שעל הרי"ף( "תלמידי ישו הנוצרי אשר הפכו דברי אלקים חיים לרעה". 

 וכל ספרי הויכוחים עם הנוצרים מלאים מכל זה, כמו שגלוי לכל מעיין בהם. 34



על הריגת משיח מכמה פסוקי התנ"ך שהוציאום מהקשירם, כמו הפסוקים בישעי'  "ראיות" 
 פרק נג אודות ייסורי משיח וכו'.  

ולאידך גיסא, התחילו להמציא כל מיני פירושים משונים על הפסוקים הרבים המדברים על  
הגאולה הגשמית של משיח, ותפקידו בגאולת בני ישראל וקיבוץ נפוצות ישראל ובנין בית  

: יש שאמרו על כמה פסוקים שכבר נתקיימו בזמן בית  35המקדש והבאת שלום לעולם וכו' 
; ויש  שאמרו שצריכים לפרש  36שני; ועל כמה פסוקים אמרו שמלכתחילה נאמרו על תנאי 

הנפשות גאולת  על  וכחידה  כמשל  פסוקים  שכוונת  37כמה  לטעון  התחילו  זו  )ובטענה   .
הוא באמת להנוצרים, כי מכיון שהם קיבלו אמונת   הנביאים בדברם על גאולת "בני ישראל" 

, וכידוע שהנוצרים טענו שהקב"ה מאס  38האמתיים...  אותו האיש, הם עכשיו "בני ישראל" 
 .  40ועוד טענות כיו"ב (, 39ח"ו בבני ישראל ובחר בהם במקומם 

שתפקידו של משיח הוא ליתן דת    41ח. ]ובנוסף לזה, שיבשו כמה פסוקים ו"הוכיחו" מהם 
"ברית חדשה"  ולכרות  רצו לטעון שמכיון שלשיטתם כבר בא משיח, הרי  42חדשה  ועי"ז   .

שהביא   בתורה,  חדש  פירוש  ופירש  האיש,  אותו  שבא  )עי"ז  ח"ו,  התורה  נתבטל  עכשיו 

 
ואילך,   208ואילך,    135,   35,  25משמיע ישועה להאברבנאל )מהדורה חדשה, בני ברק תשע"ד(, ע'  בהבא לקמן ראה גם בס'    35

 ובריבוי מקומות בספרו.

( www.nli.org.il  -  ראה בס' אבן בחן )לר' שם טוב אבן שפרוט. כת"י של הספר אפשר לקרוא באתר הספרי' הלאומית  36

 שער י"ד פרק שמיני.  

בהרבה מקומות בספרו. ס' קדש קדשים )לדון וידאל בנבשתי.  מגן ורומח )לר' חיים בן יהודה אבן מוסא(ראה לדוגמא בס'    37

. ובעוד  85ע'   ( בתחילתו. מלחמות ה' )יעקב בן ראובן(www.nli.org.il  -  כת"י של הספר אפשר לקרוא באתר הספרי' הלאומית

 ריבוי ספרי הויכוחים.

)במהדורה החדשה(. מגן אבות   164,  137ראה כוזרי מאמר ראשון אות ד. משמיע ישועה להאברבנאל בהקדמה, ושם ע'    38

, ועוד. תשובת המינים לר' יצחק ד, קסח -קטו, קכג. ס' נצחון ישן סי'  217להרשב"ץ )אמונות ודעות(, מהדורת מכון הכתב, ע'  

 אייזיק מטירנא )נדפס בס' ירושתנו, ספר י"א, תשפ"א( פ"ג. ס' קדש קדשים שם. ובעוד הרבה ספרים.

ראה גם חדא"ג מהרש"א על שבת קטז, א ד"ה בין ישראל. ס' מעשה טובי', עולם העליון מאמר ששי פרק שלישי. ובעוד   39

 הרבה מקומות.

 כמו הטענה שכמה פסוקים יתקיימו ב"ביאה השני'" של אותו האיש, וידובר בזה להלן בעז"ה. 40

כמו שנתבאר לעיל, הרי לפי דעת הרמב"ם, אותו האיש בעצמו רצה לבטל התורה. )אלא שמובן שלא הי' כוונת אותו   41

האיש להדת הנוצרית כפי שגובש בפועל במשך הדורות לאחר הריגתו, כידוע שהי' בזה כמה שינויים ותמורות וכו' עד הזמן  

 שבו התפשט הנצרות בהעולם(.  

כותבים  כוונת אותו האיש בעצמו, אמנם הם  יעקב עמדין שהובאו לעיל שלא היתה זאת  ור'  ואפי' לפי שיטות הרשב"ץ 

שבמשך הדורות לאחר הריגתו, סברו הרבה נוצרים שזאת הי' כוונת אותו האיש לבטל התורה, והוסיפו לומר שזהו תפקיד 

ואילך. וראה ג"כ המסופר   216עות(, מהדורת מכון הכתב, ע'  המשיח ליתן דת חדשה. ראה מגן אבות להרשב"ץ )אמונות וד

 ואילך(.  232בתולדות ישו )אוצר ויכוחים, ע' 

כמבואר בספרי הויכוחים על הפסוק ירמי' לא, ל, ועל ישעי' ב, ג, ועוד פסוקים. וראה גם מגן אבות שם, ובעוד הרבה    42

 ספרים.

ובמשך הדורות שלאח"ז, התחילו הנוצרים להביא "הוכחות" לזה ממאמרי חז"ל המדברים אודות מצוות בטלות לעתיד  

)נדה סא, ב( ואשר אז יהי' תורה חדשה )ויק"ר פי"ג, ג( וכיו"ב. והאריכו חכמי הדורות בסתירת ראיותם. ראה מאמרי  לבוא  

חלק שני עיון   ישועות משיחו להאברבנאל,  מין..."(.  לחשך  )"ואם  ב  נדה סא,  חדושי הריטב"א  ב.  אמונה להרשב"א מאמר 

 הרביעי בארוכה. ובעוד הרבה ספרי הויכוחים. 



לביטול קיום המצוות כפשוטן ר"ל(, ובמקומו ניתן הדת הנוצרית, שהוא ה"ברית החדשה",  
 ולכן עכשיו צריכים כולם לקבל הדת הנוצרית. 

אשר מכל זה מובן, שלא רק שהנוצרים שיבשו האמונה במשיח כפי שהוא ע"פ התורה, בזה  
שהחליפו האמונה של גאולה גופנית )היינו שמשיח יושיע את בני ישראל משעבוד מלכיות  
ויקבצם לא"י וכו'( בגאולה נפשית ורוחנית, אלא עוד זאת שלפי אמונתם, תפקידו של משיח  

הודים )להבדיל( במשיח: שהאמונה במשיח כפי שהוא ע"פ  הוא להיפך ממש מאמונת הי
, ובמקום זה הם האמינו שתפקיד המשיח הוא  43תורה הוא להביא לשלימות קיום התומ"צ 

לבטל תורת משה ח"ו ובמקומו ליתן ברית חדשה, )המביא ביטול כל המצוות, וגם מנגד 

 [.44להאמונה היסודית בה' אחד( 

בין אמונת    יסודיח. ומאז ששיבשו הנוצרים האמונה בביאת המשיח, הי' נקודה זו החילוק ה

,  בא  כבר(: הנוצרים טענו בתוקף שמשיח  45היהודים לאמונת הנוצרים )לגבי ביאת המשיח 
כהסתעפות משיבושם שענינו של משיח    –   46ביאתו   אודות  הנביאים  ייעודי  נתקיימו  וכבר

 
כמו המאחז"ל    – שלע"ל לא יהי' שלימות קיום המצוות   -בהערה הקודמת הובא כמה מארז"ל שמהם משמע לכאו' להיפך    43

מצוות בטלות לעתיד לבוא )נדה סא, ב( ועוד מאמרי חז"ל כיו"ב. אבל אין מזה סתירה להמבואר בפנים, כי: א( הרבה גדולי  

ישראל סברו בתוקף שלעולם לא ישתנה התורה ולא יתבטלו המצוות כלל אפי' לעתיד, ופירשו מאמרי חז"ל הנ"ל לפי שיטתם  

ונה להרשב"א שם. ישועות משיחו החלק השני העיון הרביעי. יפה תואר הארוך על ויקרא  באופנים שונים, )ראה מאמרי אמ

   . ועוד ספרים(.פה ענף, על קהלת רבה ריש פרשה ברבה פי"ג, ג קטע המתחיל חדוש תורה, ובספרו י

ב( גם אותם שיטות דסברי שלעתיד יבוא יתבטלו המצוות, הרי לשיטתם )כמובן לכל המעיין היטב בספרים שנסמנו להלן(  

ראה ערוך לנר נדה שם ד"ה "בתוס' ד"ה אמר", ועוד(, או באלף השביעי )וכיו"ב(, אבל   – זהו רק לאחר תחיית המתים )הכללי 

הטבע,  שינוי  יהי'  אז  כי  כנ"ל(.  המשיח,  בביאת  דוקא  יהי'  המצוות  קיום  שלימות  עיקר  )ואדרבה  המשיח.  בביאת  מיד  לא 

מצוות. אבל כל זמן שהעולם כמנהגו נוהג אי  שיתבטל היצה"ר ולא יהי' שייך מציאות של חטא וכו' ולכן לא יהי' אז זמן קיום ה

אפשר שיתבטל התורה. ומובן ופשוט שאין רשאי שום א' לשנות התורה, ואפי' משיח עצמו אינו יכול לשנות התורה, אלא 

 כשיגיע אותו זמן ויהי' שינוי הטבע אז יתבטלו המצוות.  

ואם לחשך מין מתלמידי יש"ו לומר כיון שהמצות בטלות לעתיד לבא נמצא שלא ניתנה תורה אלא  )וראה לשון הריטב"א שם "

אף אתה אמור לו מי שלבו נוקפו אומר כן שהתורה לא ניתנה לזמן אלא    , ולפיכך היה רשות ליש"ו להוסיף ולגרוע ממנה  ,לזמן

כל זמן שיהא העולם הזה קיים שיש בו זכות או חובה וממנה אין לגרוע ועליה אין להוסיף אבל לעולם הבא שאין בו לא זכות 

", וכנראה כוונתו שאין הפי' שמשיח או מישהו אחר יהי' לו רשות לבטל התורה, אלא נמצאת בטלה מאיליהולא חובה  ולא  

 , מכיון שלא שייך קיומה אז(.  עצמהשאז תיבטל מ

שכבר בתחילת ימות המשיח יתבטלו המצוות, הרי שם    כללים מערכת המ' כלל ריח )ואפי' לפי הסברא שהועלתה בשדי חמד  

מבואר שזהו לפי השיטה שמיד בתחילת ימות המשיח ייבטל הבחירה, והיינו שכבר אז יהי' שינוי הטבע, אבל לפי השיטה  

 שבתחילת ימות המשיח עדיין עולם כמנהגו נוהג לא יבטלו המצוות. ע"ש(.

זה   נג; כללים מערכת המ' כלל ריח; פאת השדה  בוראה ליקוט הדיעות והביאורים בכל  חכמים סי'  )דברי  חמד,  ס' שדי 

נא ח"ב סי'  ימות המשיח בהלכה  ז(.  ג סי'  קובץ לח ע' תקפד ואילך, צ.  -נג, ושם סי' פט -מערכת  )סקווירא(  יעקב  קובץ זרע 

נדה   – . אוצר קובץ מפרשים ס' הגיון אליעזר על סדר יוצרות לארבע פרשיות ע' תנב ואילך והמשכו בקובץ לט ע' תקצ ואילך.

 . פרי צדיק, קדושת שבת, סוף מאמר א. 1079-1080כתמים ע' 

 (. www.nli.org.il - ל פל"ח )הספר נמצא בכת"י, ואפשר לקראו באתר הספרי' הלאומית-ראה ג"כ בס' צריח בית א 44

דהיינו שיש הרבה ענינים ששיבשו הנוצרים, כמו אמונת השילוש )שהוא גרוע הרבה יותר מאמונתם שמשיח כבר בא,    45

והות לעיקר הדין והמחלוקת שבין היהודים ובין הנוצרים הוא במה שאתם אומרים בעיקר האכמו שכתב הרמב"ן בוויכוחו " 

חדשהדבר מר מאוד. וענינו ליתן דת  כידוע. אמנם בנוגע פרט זה של ביאת    ,.."(, ושהמשיח הוא בן אלוק,  ועוד שיבושים 

 המשיח, החילוק המהותי שבין אמונת היהודים ולהבדיל אמונת היהודים הוא כמבואר בפנים.  

ראה תשובת המינים לר' יצחק אייזיק מטארנא בתחילתו )ירושתנו, ספר י"א, תשפ"א, ע' נב( "ששואלים ופוקרים שכבר    46



הוא גאולה "נפשית", ושפירוש כל הפסוקים המדברים אודות הגאולה הוא על גאולה נפשית  
 .  - וכיו"ב 

ככל   נתקיימו  לא  מעולם  כי  לבא,  עתיד  עדיין  שהמשיח  בלהט  היהודים  טענו  ולעומתם 
להתקיים   שצריכים  ייעודים  )שהם  העתידה,  הגאולה  אודות  הנביאים  שדברו  הנבואות 
בית   ויבנה  ישראל  לארץ  הארץ  כנפות  מארבע  היהודים  ויקבץ  משיח  שיבוא  בגשמיות, 

 המקדש ויביא שלום לכל העולם כולו וכו'(.  

 טענת הנוצרים הי' שמשיח כבר בא 

הוויכוחים  וזה ברור למעיין בספרי  יראה    47ט.  )להבדיל( הנוצרים, ששם  של היהודים עם 
להדיא שהטענה שחזרה ונשמעה  מפי הנוצרים )על יסוד פירושים מסולפים של פסוקים  

. ולדוגמא, הביאו המאחז"ל  בא  וכברומאמרי חז"ל( הי' שאותו האיש ימ"ש הוא המשיח,  
ש"שני אלפים ימות המשיח", ופירשוהו כפשוטו שמשיח כבר בא בתחילת האלף החמישי  
)דהיינו בשנת ד' אלפים(, ורצו להוכיח מזה שצריך לומר אשר אותו האיש הוא משיח וכבר  
ומאחז"ל   פסוקים  עוד  ע"פ  זה  כעין  להוכיח  רצו  וכן  אחר.  משיח  ליהודים  הי'  לא  כי  בא, 

 דרשום באופן מסולף ומשובש. ש

ולעומתם טענו היהודים שאי אפשר לומר שאותו האיש הי' משיח וכבר בא, אלא צריכים  
, מפני שכל הנבואות שנתנבאו הנביאים אודות ביאת המשיח  לבא   עתידלומר שמשיח עדיין  

ופעולותיו )דהיינו בנין ביהמ"ק, קיבוץ גליות, שלום בעולם, וקיום שאר הנבואות הנפלאות  

 אודות משיח ומצב העולם בימיו( לא נתקיימו כלל באותו האיש. 

וכל טענת הנוצרים הי' מיוסד על שיטתם שכבר בא משיח. וזה הי' מגמתם בוויכוחם לבני  
המשיח    בא  כברישראל, )כנראה לכל מעיין בהם(, ל"הוכיח" להם מדברי הנביאים וחז"ל כי  

ולכן צריכים בני ישראל להאמין בו ובתורתו הכוזבת ולקבל על עצמם    ,והוא הי' אותו האיש 
 שהיא אמונת הנוצרים ח"ו.   ה"ברית החדשה"

, נושא מרכזי של הוויכוח הי' על נקודה זו במיוחד, דהיינו האם  48)ולכן בכמה מהוויכוחים 
אפשר להוכיח ממאמרי חז"ל שסברו המשיח כבר בא, או שצריכים לומר שהוא עתיד לבא,  

 
פי"ג, "יסוד היסודות ועמוד הקדמותיהם  )לר' אברהם פריצול(  מגן אברהם  בא משיח וכל הניחמות הכתובים עלינו כבר נעשו".  

, ומאריך לבאר שהם  שהמשיח המיועד כל כך בנביאים כבר בא והאיר וזרח ואנחנו לא הכרנו שליח מוכה אלקים ומעונה..."

. ועד"ז מובנם הפשוטע"פ כפי שהם  מאמינים במשיח שיגאל הנפשות ואנחנו מאמינים במשיח שיבוא לקיים ייעודי הנביאים

 מובן מתוך שאר ספרי הויכוחים.

ויכוח טורטוסא )שבט יהודה סי' מ; ועוד   ;ויכוח הרד"ק   ;ויכוח הרמב"ןמאמר השמיני;  האמונות ודעות לרס"ג סוף  ראה    47

  . בטול עיקרי הנוצרים לר' חסדאי אבן קרשקש פ"ו )ההדיר ד  ;ואילך(  45גירסא נדפסה בגנזי נסתרות )באמבערג, תרכ"ח( ע'  

רבינו בחיי, בספרו כד  ; ס' הבתים )מהדורת הרשלר( ח"א ע' קעה ואילך ;מגן אבות להרשב"ץ ח"ג פ"ג , ירושלים תש"נ(;לסקר

ישועות משיחו חלק שני העיון הראשון )פ"א    ואילך )ושאר מקומות בספרו(;  135ע'    משמיע ישועה;  הקמח, ערך פסח )הב'(

מלחמות ה' )יעקב בן ראובן( בכ"מ  ב;  מאמר ה, כלל ג, פרק  צדה לדרך )לר' מנחם בן זרח(  ;  ואילך(, שם העיון השלישי פ"ח 

  בכ"מ )סי' רכז ואילך, רמג, רמה, רנה, רסב ואילך, וס' הנצחון לר' יו"ט מילהויזן  בספרו; ס' נצחון ישן בכמה מקומותמספרו; 

;  שנ ואילךע'    שלז ואילך,שיח,  ע'  ס' המאורות מלחמת מצוה )לר' מאיר המעילי( ח"ב    ;עזר האמונה בכ"מ בספרו  בספרו(;

וטיקן   )כת"י  אמונה  השביעיEbr. 271  -  https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.ebr.271מחזיק  שער  בספרו;    ,(  ובכ"מ 

י"א(. חלק  אשכנז,  מורשת  מכון  ב"ירושתנו",  )נדפס  מטירנא  אייזיק  יצחק  לר'  המינים  ואילך.    תשובת  פל"ח  אל  בית  צריח 

 הספרים שנסמנו לעיל. ושאר ספרים. 

אין עתה הויכוח בישו, אבל השאלה    ענה מאישטרי גילים, השופט אשר למלך, )ואמר(:ראה לדוגמא בויכוח הרמב"ן: "  48



בלי קשר ישיר להוויכוח אודות משיחיותו של אותו האיש ימ"ש. כי הנוצרים חשבו שבאם    -
שמשיח כבר בא, אז יהי' להם טענה לבני ישראל שצריכים לקבל אמונת  להיהודים "יוכיחו" 

 אותו האיש כי בוודאי הוא המשיח שעליו נתכוונו, ולכן צריכים להאמין בו ובשיטתו(. 

וע"ז טענו היהודים תמיד בחזרה, שכל הוכחותיהם מן הפסוקים אינם נכונים, ואי אפשר כלל  

 לומר שהייעודים אודות ביאת המשיח נתקיימו כבר באותו האיש. 

 הבלבול שנוצר אודות ההבדל בין אמונת היהדות ולהבדיל הנוצרים 

י. והנה יש להבהיר כאן טעות ובלבול יסודי שכנראה נשתרבב אצל כמה אנשים, ובאמת לא  
הי' אפילו צורך להבהיר זה, כי כל אחד המסתכל וקורא בפנים בספרי הויכוחים האלו יראה  
מיד שאין שום מקום להבנה הזאת. אמנם מכיון שיש כמה אנשים שמתבלבלים כאן לגמרי  

 נחוץ לפרט זאת בהדיא.   ומוציאים דברים מהקשירם,

בין    ברורוהוא:   האלו  הויכוחים  נושא  שכל  האלו,  הויכוחים  ספרי  וקורא  הפותח  א'  לכל 
  בא   כבר: שהנוצרים טענו בלהט שמשיח  אחת   ההנוצרים ולהבדיל היהודים הי' סביב נקוד 

. ונושא הויכוח בעצם הי'  לבא  עדיין  עתיד)והוא הי' אותו האיש(, והיהודים טענו שהמשיח 
האם  המשיח   תפקיד  מהו )דהיינו  היהודים,  או  הנוצרים  הבנת  כפי  הוא  תפקידו  האם   ,

 תפקידו הוא להביא גאולה נפשית או גופנית(, וכנ"ל בארוכה. 

ומגמת הנוצרים הי' ל"הוכיח" להיהודים מפסוקי תנ"ך וכו' על אמונת הנוצרים בענין המשיח  
שענינו הוא להביא גאולה נפשית, וזה הי' תפקיד אותו האיש וכבר בא המשיח. והיהודים  
טענו שכל ראיותיהם משובשים, ואין זה הגאולה שעלי' דברו הנביאים, ולכן הם עדיין מחכים  

 בא ולקיים היעודים הכתובים בתנ"ך. להמשיח הצריך ל

בין   שהדיון  לפרש  האחרונות,  בשנים  שהועלה  המוזרה  ההבנה  מאוד  תמוה  לכן  ואשר 
 .  לעתיד היהודים להנוצרים הי' )גם( אודות אפשריות משיחיותו של אותו האיש ימ"ש 

שכוונת   ואומרים  הויכוחים,  בספרי  מוזרה  כוונה  מחדשים  הם  הזו,  מוטעית  הבנה  ולפי 
ולכן אי אפשר לומר שמשיח     כברהיהודים באמרם שאותו האיש לא קיים יעודי הנביאים 

  לעתיד, הוא גם לומר שמטעם זה אי אפשר לומר שאותו האיש יקום לתחי' ויהי' משיח בא

 ואז יקיים יעודי הגאולה. 

בטענתם   היהודים  שכוונת  המוטעית,  הבנתם  לפי  "מסבירים"  זו,  בהבנה  שטעו  ואלו 
להנוצרים שאי אפשר לומר שאותו האיש הי' משיח, הוא גם לומר שמכיון שאותו האיש אמר  
על עצמו שהוא משיח ובפועל לא קיים יעודי הגאולה בחייו, לכן מובן ששוב אי אפשר לומר  

, כי מכיון שלא הביא הגאולה בחייו ממילא מובן שהוא אינו יכול  לעתיד שהוא המשיח שיקום  

 להיות המשיח לעתיד. 

בעבר או לא,    כבר באודבר זה אין לו שום הבנה כלל, כי כל יסוד הויכוח הי' האם משיח  
משיח   יהי'  האיש  אותו  האם  להויכוח  כלל  נוגע  הי'  ולא  הדיון  על  עלה  לא  ומעולם  וכנ"ל, 

 
". ועד"ז בכו"כ וויכוחים שהתווכחו בפירוש  ...היא אם בא המשיח אם לא. ואתה אמרת שלא בא, והספר הזה שלכם אומר שבא

תנא דבי אליהו ששת אלפים שנה  מאחז"ל שמשיח נולד ביום החורבן )איכה רבה א, נא(, או בפירוש מאחז"ל )סנהדרין צז, א( "

אמר ליה אליהו  ", ובפירוש מאחז"ל )סנהדרין צז, ב( "הוי עלמא שני אלפים תוהו שני אלפים תורה שני אלפים ימות המשיח 

", וכיו"ב בפירוש יהודה אחוה דרב סלא חסידא אין העולם פחות משמונים וחמשה יובלות וביובל האחרון בן דוד באלרב  

 כמה פסוקים. וראה בשו"ת הרשב"א ח"ד סי' קפ"ז. 



, )דהיינו שמעולם לא דנו בהויכוחים האלו, האם לפי אמונת היהודים שמשיח עוד  לעתיד
צריך לבוא בעתיד, האם הוא יהי' אותו האיש או לא. והטעם למה זה לא נתווכח הוא מובן  

,  לעתידופשוט מעצמו, כי שהנוצרים לא רצו שהיהודים יאמינו שאותו האיש יהי' המשיח  
 , וכמו שיתבאר להלן בארוכה(. בא כבראלא שיאמינו שמשיח 

שמובן ופשוט לכל  והאנשים האלו מתבלבלים בדברים פשוטים ביותר, ואינם מבינים )מה  
א' הקורא הויכוחים האלו( שכאשר הנוצרים טענו שאותו האיש הוא "משיח" כוונתם הי' לומר  
שמשיח כבר בא, ולא הי' טענתם לומר שהוא האיש אשר יביא הגאולה לעתיד. וגם היהודים  

 מעולם לא נתכוונו להסביר למה אותו האיש אינו יכול להיות משיח לעתיד.

ובאמת, כל הפותח שום א' מספרי הויכוחים האלו יראה מיד שאין הלשון סובל הבנה זאת  

 כלל. 

כוונתם הוא על האיש אשר יביא הגאולה   ]דהיינו שכאשר היהודים מדברים אודות "משיח" 
לעתיד, אבל כאשר הנוצרים מדברים אודות משיח כוונתם הוא אודות האיש שכבר הביא  

 הגאולה )לפי שיטתם(. 

כפי   "משיח"  במובן  הי'  לא  משיח,  הוא  האיש  אותו  האם  להנוצרים  היהודים  בין  והויכוח 
יביא הגאולה לעתיד(, אלא במובן "משיח"   )דהיינו האיש אשר  שמשתמשים בו היהודים 

 שמשתמשים בו הנוצרים )האיש אשר כבר הביא הגאולה(. 

וכנראה שא' מהדברים שעל ידם נתבלבלו האנשים הנ"ל וחידשו הבנה מוזרה זו, הוא מפני  
מאמינים   העתיד, מפני שאנחנו  על  משיח הוא תמיד  אודות  היהודים  בין  הדיבור  שסגנון 

ולכן   משיח.  בא  לא  אומרים  שעדיין  אינו  כאשר  האיש  שאותו  להנוצרים  טענו  "היהודים 
שהכוונה הוא שהם  פרשים  מהם מתבלבלים בההבנה הפשוטה של אמירה הזאת, ו משיח",  

משיח   יהי'  לא  האיש  שאותו  וטענו  לעתידטענו  שנתווכחו  מה  דאמת,  אליבא  אמנם   .
היינו שאי אפשר לומר שכבר בא משיח והוא הי'   להנוצרים הוא ש"אותו האיש אינו משיח" 

 [. סגנון הדיבור של הנוצרים(, )שזהו הפירוש של "משיח" באותו האיש 

יא. ולאחרי שעשו טעות הנ"ל, וחידשו הבנה מוזרה שטענת היהודים הי' שאי אפשר לומר  
שאותו האיש יהי' משיח לעתיד מפני שלא הצליח להביא הגאולה בחייו, הוסיפו ל"הסביר"  

שטענת היהודים בויכוחם    ,ולהוסיף הבנה חדשה ומוזרה בתוך דברי הויכוחים האלו, והוא
עם הנוצרים הי' שהטעם למה הם לא מאמינים שאותו האיש יהי' משיח לעתיד הוא מפני  

" מלהיות המשיח  נפסלשמכיון שלא הצליח לגמור פעולותיו בפעם הראשונה, לכן שוב הוא " 
 לעתיד. 

  " יסוד עיקרי"חדשה, ועשו מזה    "מסקנא" הם הסיקו    מבולבלת,י הבנתם המוזרה וה ועפ"
ביהדות, אשר מי שהשתדל להביא הגאולה ולא הצליח בחייו, הרי הוא שוב "נפסל" מלהיות  

, אלא שיש שנתבלבלו בין  ביהדות  כלל  יסוד  שום  לו  איןדבר זה  באמת,  משיח לעתיד. )ו

 וכמו שיתבאר לקמן(.  ,המושג "משיח שקר" ל"משיח שלא הצליח" 

הנה זוהי טעות חמורה ביותר, כי כמו שנתבאר  ובנוסף לזה שדבר זה אין לו שום יסוד כלל,  
לעיל, לפי אמונת היהודים ברור שאותו האיש אינו יכול להיות משיח )הן בעבר והן בעתיד(  
מצד שני טעמים: הטעם העיקרי הוא מפני שהי' רשע ומסית ומדיח וכנ"ל שלכן הי' ברור לכל  

ב מיתה, דהיינו שכל ענינו הי'  חכמי ישראל עוד בחייו שאינו )ראוי להיות( משיח והוא חיי



היפך מתפקיד המשיח לפי אמונת היהודים. והטעם המשנית הוא שמכיון שהוא טען שה'  
שלחו לגאול את ישראל ולבסוף הי' לו מפלה מוחלטת, הרי הוכיח סופו על תחילתו שהוא  
שקרן ובדאי ומעולם לא שלחו ה' לגאול את ישראל, ומובן שאיש כזה שהוא שקרן ובדאי  

 עבר ולא בעתיד. אינו ראוי להיות משיח כלל לא ב

אמנם הצד השוה שבין ב' טעמים האלו הוא שעכשיו ברור שכל פעולותיו של אותו האיש  
בחייו היו בניגוד גמור לפעולות המשיח )כפי שהוא ע"פ אמונת היהודים(, ובאמת מעולם לא  

כפי    הי' לו שייכות כלל לביאת המשיח, ולא התחיל מעולם "קריירה משיחית" )לאמיתתה

 (. שהוא ע"פ תורה

ועפ"ז מובן, שמה שכן ניתן לומר, הוא, אשר מכיון שטען שה' שלחו לגאול את ישראל ולפועל  
לא הצליח הרי זו ראי' שהוא בדאי ומשיח שקר, וממילא מובן שמכיון שבעבר איש הזה הי'  

 הרי אין שום הוה אמינא שאיש כזה יהי' המשיח לעתיד.   ,משיח שקר 

שהוא    למפרעהצלחתו של אותו האיש גילה  -מה שניתן לומר הוא אשר אי  ]ובאותיות אחרות: 
מלהיות המשיח )כפי שהוא ע"פ התורה(, וכל פעולותיו לא הי' להם שייכות    מעיקרו  פסול הי'  

כלל לביאת המשיח ע"פ תורה, כי אינו ראוי כלל להיות המשיח, ולכן פשוט שאותו האיש לא  

 יהי' משיח גם לעתיד[. 

אמנם אלו המשתמשים בהסגנון אשר מכיון שאותו האיש התחיל הפעולות של משיח בחייו,  
דהיינו    - " להיות משיח,  נפסלאלא שלא הצליח בחייו להביא הגאולה לידי גמר לכן הוא " 

שאי אומרים  פסול  -שאין  שהי'  למפרע  גילה  להם  מעיקרוהצלחתו  הי'  לא  פעולותיו  וכל   ,
שייכות לפעולות המשיח כלל, ואדרבה היו ההיפך הגמור מזה, אלא שאומרים רק שאינו  

, הרי  - יכול להיות המשיח מכאן ולהבא מפני שלא הצליח לגמרם בחייו ו"נפסל" מכאן ולהבא  
"ו,  מתוך דברים אלו הם מייצרים הרושם כאילו בעצם אותו האיש הי' ראוי להיות משיח ח

היו   מכיון שלפועל לא הצליח בחייו  פעולות של משיח ח"ו, אלא ש  התחלתוגם פעולותיו 
שהוא    ולהבא  מכאןהפעולות, לכן הוא נפסל מלהיות המשיח, ושוב אי אפשר לומר    לגמור

 יהי' משיח לעתיד )דהיינו שיקום לתחי' ויגמור אז פעולותיו ויהי' משיח לעתיד(. 

חושבים   שהם  יוצא  דבריהם  ליצלן)ולפי  )שהיו    (רחמנא  האיש  אותו  שפעולות  לתומתם 
מפעולותיו של משיח( ניתן לקרוא להם "התחלת פעולות של משיח", והם    ההיפך הגמור

מייצרים הרושם כאילו כל הטעם למה היהודים לא מאמינים שאותו האיש יהי' משיח לעתיד  
בפעם הראשונה, לכן שוב   מכיון שלפועל לא הצליח )בחייו, היינו( בלבד: הוא ענין "טכני"

"אין לו אפשרות שני'" לקום לתחי' ולהיות משיח בפעם השני'. אבל במהותו, אותו האיש הי'  
 . 49ראוי להיות משיח 

 
אשר דברי הרמב"ם בסוף פי"א מהל' מלכים נותנים מקום לומר שאותו האש התחיל   (ח"ו)ופשוט לכל, אשר א"א לומר    49

"אף ישוע הנצרי, שדמה שיהיה משיח ונהרג בבית דין, כבר נתנבא בו דניאל, שנאמר:    פעולותיו של משיח. וזה לשון הרמב"ם

"ובני פריצי עמך ינשאו להעמיד חזון ונכשלו" )דניאל יא יד(. וכי יש מכשול גדול מזה, שכל הנביאים דיברו שמשיח גואל  

ר שאריתם ולהשפילם, ולהחליף התורה,  ישראל ומושיעם, ומקבץ נדחיהם ומחזק מצוָתן; וזה גרם לאבד ישראל בחרב, ולפז

ולהטעות רוב העולם לעבוד אלוה מבלעדי ה'. אבל מחשבות בורא העולם אין כוח באדם להשיגם, כי לא דרכינו דרכיו ולא  

מחשבותינו מחשבותיו. וכל הדברים האלו של ישוע הנצרי, ושל זה הישמעאלי שעמד אחריו, אינן אלא לישר דרך למלך  

עולם כולו לעבוד את ה' ביחד, שנאמר: "כי אז אהפוך אל עמים שפה ברורה, לקרוא כולם בשם יי לעבדו המשיח, ולתקן ה

שכם אחד" )צפניה ג ט(. כיצד, כבר נתמלא העולם מדברי המשיח ומדברי התורה ומדברי המצוות, ופשטו דברים אלו באיים  



פי תורה ניתן לחשוב   כי מובן שאם מישהו חושב שעל  וכל זה הוא טעות חמורה ביותר, 
שמלכתחילה הי' איזהו אפשרות שאותו האיש יהי' משיח, אלא שהטעם למה היהודים אינם  
מאמינים שאותו האיש יהי' משיח לעתיד הוא רק שמכיון שלא הצליח לסיים פעולותיו בפעם  

הרי זה מורה שהאיש החושב כזה   -הי' לו "אפשרות שני'",  הראשונה שוב אין מאמינים שי
מהו תפקיד המשיח כלל ע"פ תורה, ומיהו ראוי להיות משיח ע"פ תורה, וגם    כלל אינו מבין  

ע"פ   יהדות לכמו שהוא  כלל ההבדל היסודי בין אמונת המשיח כפי שהוא ע"פ  אינו מבין 
 אמונת הנוצרים. 

ומובן שבאם מישהו באמת חושב אשר אותו האיש הי' ראוי להיות משיח )למרות פעולותיו  
שהתנגדו לתורה(, וכל הטעם למה אינו יכול להיות משיח הוא רק מפני שלא הצליח בפעם  

 הרבה  הנוצרים לשיטת מקום נותןהראשונה ו"אין נותנים לו אפשרות שני'", הרי הוא ר"ל 
מאלו הטוענים שע"פ תורה מי שהוא ראוי להיות משיח יכול לקום לתחי' ולהיות המשיח    יותר

לעתיד, והטעם שאותו האיש אינו יכול להיות משיח הוא מפני שאינו ראוי להיות משיח כלל  

  ולכן לא הי' יכול להיות משיח לא בעבר ולא בעתיד.

והתמיהה גדולה עוד יותר, שהרי בהויכוחים האלו הבהירו היהודים אשר אותו האיש מעולם  [
לא קיים דברי הנביאים והנבואות אודות משיח, ומתוך דבריהם מובן בדרך ממילא שאותו  

ואיך אפשר לאנשים להתבלבל    -של פעולות המשיח,    התחלההאיש מעולם לא עשה אפילו  
בהפירוש של אותם הקטעים עצמם ולומר שהכוונה הוא שאותו האיש נפסל מלהיות המשיח  

הצליח   שלא  מכיון  אמינא    לגמורלעתיד  הוה  איזה  שיש  וכאילו  משיח,  של  הפעולות  כל 
 ]50"!המשיח "פעולות  התחלתשאפשר לקרוא פעולותיו בשם 

וגם מה שאומרים אשר ה"הגנה הראשונה" שיש ליהדות מפני אמונת הנוצרים הוא הטענה  
נותנים לו "אפשרות שני'"  שע"פ אמונת היהדות הרי מי שלא הצליח בפעם הראשונה אין אנו  

הזאת הטענה  נובע  מהיכן  יתבאר  )ולהלן  כלל  נכון  אינו  לעתיד  משיח  הפי'    להיות  ומהו 
ה"ההגנה" שיש ליהדות מפני    עיקרבאמת, ה"הגנה הראשונה", וו.  (טענה הזאת של  האמיתי  

  יובן   וממילא,  תורה"פ  ע  שהוא  כפי  משיח   של  ותפקידו  ענינו  להסביראמונת הנוצרים היא  
שאותו האיש הי' משיח בעבר או    מעיקרא  אמינא  הוה  איןלכל שלפי אמונת היהדות הרי  

מתפקיד המשיח כפי שהוא    הגמור  ההיפך, כי כל ענינו של אותו האיש הי'  יהי' משיח לעתיד 
 . ע"פ תורה 

 
רחוקים ובעמים רבים ערלי לב, והם נושאים ונותנים בדברים אלו ובמצוות התורה. אלו אומרים: מצוות אלו אמת היו, וכבר  

בטלו בזמן הזה ולא היו נוהגות לדורות. ואלו אומרים: דברים נסתרים יש בהן ואינן כפשוטן, וכבר בא משיח וגילה נסתריהם.  

וי  ויצליח  באמת,  המשיח  המלך  ושנביאיהם  וכשיעמוד  אבותיהם,  נחלו  ששקר  ויודעים  חוזרים  כולם  הם  מיד  וינשא,  רום 

 ואבותיהם הטעום". 

  מפעולותיו של משיח, מ"מ   הגמור ההיפךשאע"פ שכל פעולותיו של אותו האיש היו והרי ברור שכוונת הרמב"ם שם הוא, 

האמיתי. דהיינו אשר גם דבר    בכדי ליישר דרך למלך המשיח )אשר עמקו מחשבותיו(  הקב"ה  הוא חלק מעצת  באמת גם זה  

 . שהוא ההיפך ממשיח, הרי מצד מחשבתו של הקב"ה, גם זה הוא באמת בכדי לישר )בעקיפין( דרך למלך המשיח 

וכנראה שיש אנשים שמתבלבלים וחושבים שכל מי שבא ואומר שהוא המשיח, הרי זה נקרא כבר "התחלת פעולות    50

כמו שמבאר הרמב"ם בהלכות מלכיפ פי"א  ולא ידעו ולא הבינו שיש גדר של תורה מה נקרא בשם פעולות המשיח, והמשיח",  

הרי עצם אמירה זו   ,הוא המשיח מסויים שצדיק  , זה פשוט לכל מי שיש לו מוח בקדקדו, שבאם אומרים על  בנוסף לזהה"ג. ו

שהוא יהי' המשיח,   מסוייםהדורות לומר על צדיק כל הי' זה מנהג נפוץ במשך , ון זה נקרא כלל "התחלת פעולות המשיח"אי

 . כמו שנתבאר בפרק א של הספראו שהוא המשיח שבדור וכיו"ב, ו



 וכמו שיתבאר עוד להלן בעז"ה. 

 ראיות להנ"ל מספרי הויכוחים 

כאן  בי נביא  הדברים,  ולהמחשת  כ"הוכחה"  .  הנ"ל  אנשים  ע"י  המובאים  דוגמאות  כמה 
להבנתם, ונראה איך שהאנשים האלו מתבלבלים בדברים פשוטים ובהבנה הפשוטה של  

 הויכוחים. 

"הוכחות" שני  נביא  שכל   ולדוגמא,  ונראה  הזאת,  המוזרה  ההבנה  אלו שחידשו  שהביאו 

 אינו נכון. והבנתם טענתם 

 הראשונה:  "הוכחה"

 הרמב"ן כתוב: בויכוח  

   ותאמין שבא?   אמר פראי פול:"

, ולא היה אדם מעולם שאמר ולא שיאמרו עליו  ויודע שלא באלא. אבל אני מאמין    אמרתי: 
שהוא משיח זולתי ישו, ואי אפשר לי להאמין במשיחותו. שהנביא אומר במשיח ומשלו מים  

בחייו היה נרדף מאויביו ומתחבא  עד ים ומנהר עד אפסי ארץ, והוא לא היה לו ממשלה, אבל  
מפניהם, ולבסוף נפל בידם ולא היה יכול להציל עצמו, איך יושיע כל ישראל, ואף )כי( אחרי  
מותו לא היה לו ממשלה, כי ממשלת רומה אינה בעבורו. אבל קודם שהאמינו בו הייתה עיר  

וע רבות.  הפסידו ממשלות  ולאחר שבאו באמונתו  העולם,  ברוב  מושלת  עובדי  רומא  תה 

 מוחמד יש להם ממשלה יותר מהם. 

וכן הנביא אומר שבזמן המשיח לא ילמדו עוד איש את רעהו ואיש את אחיו לאמר דעו את  
ה' כי כולם ידעו אותי וכו'. ואומר כי מלאה הארץ דעה את ה' כמים לים מכסים. ואומר וכתתו  

ומימי ישו ועד הנה כל העולם   חרבותם וכו' ולא ישא גוי אל גוי חרב ולא ילמדו עוד מלחמה.
מלא חמס ושוד, והנוצרים שופכים דמים יותר משאר האומות, והם גם כן מגלי עריות, וכמה  

ועוד אמר הנביא    יהיה קשה לך, אדוני המלך, ולפרשיך ]אלה[ אם לא ילמדו עוד מלחמה.
פול: פראי  ביד  אשר  ההגדה  ופרשו בספר  פיו.  ארץ בשבט  והכה  למלך    במשיח  אומרים 

יבוא   אומר  בכך,  מרדה  פלונית  מדינה  אפרכיה  המשיח  לו  אמרו  אותה,  ויחריב  הגובאי 
ולא היה זה בישו. ואתם עבדיו, טוב לכם    )פלונית( מרדה בך, אומר יבוא עורב ויכלה אותה.

 סוסים מזוינין, ולפעמים כל זה איננו שווה לכם. 

 עכ"ל.   ." ועוד אביא לכם ראיות הרבה מדברי הנביאים

וכל אחד הקורא הדברים האלו מתחילתם ועד סופם, יראה מיד שכוונת הרמב"ן באומרו "אי  
, )וכמו  בא וכברהוא שאי אפשר לי להאמין שהוא כבר משיח  אפשר לי להאמין במשיחותו"

כבר נתקיימו בו יעודי  אי אפשר לי להאמין ששכותב מיד לפני זה "ויודע שלא בא"(, דהיינו ש
 הנביאים כטענת הנוצרים. וכמו שמאריך לבאר איך שלא נתקיימו בו כלל יעודי הנביאים. 

ומעולם לא נתכוון הרמב"ן לומר )כטענת אלו שחידשו ההבנה המוזרה הנ"ל( ש"אי אפשי לי  
לתחי'   שיקום  זה  שהוא  דהיינו  המשיח,  הוא  האיש  שאותו  יעודי    לעתידלהאמין  ויקיים 

הנביאים, מפני שבחייו הקודמים לא נתקיימו בו יעודי הנביאים". ומובן לכל א' שאין זה בלשון  
נוגע להויכוח כלל,    לעתידנדון אפשרות משיחיותו של אותו האיש  ולא הי'  ) הרמב"ן כלל,  

 . ( וכמו שיתבאר להלן בארוכה



הטעם האמיתי למה היהודים אינם מאמינים שאותו האיש ימ"ש  בדברי הרמב"ן מבואר ש ו
להביא    הצליח   ולאיהי' משיח היהודים לעתיד, אינו מפני שאמרו עליו בחייו שהוא משיח  

להיות משיח וכנ"ל,    כלל  ראוי'  הי  לא  מלכתחילהייעודי הגאולה, אלא מפני שאותו האיש  
ויביא הגאולה בחייו    בחייוולכן גם   לא האמינו היהודים שיש אפשרות שהוא יהי' המשיח 

 וכמו שנתבאר לעיל. 

הדברים שהוא אומר באוזנינו להאמין בישו שהוא משיח,  )וכמו שהביא הרמב"ן בסוף ויכוחו "
ישו עצמו הוא המביא הדבר לאבותינו, והוא אשר נשתדל לומר אותו להם, ובפניו הכחשוהו  
הכחשה גמורה וחזקה, והוא היודע והיכול לאמר דברים יותר מן המלך כפי סברתכם שהוא  

ים בו, איך נאמין אנחנו ונשמע בקול  אלוה. ואם אליו לא שמעו לו אבותינו הרואים אותו ויודע
המלך שאין לו ידיעה בדבר אלא )מפי( שמועה רחוקה ששמע מבני אדם שלא ידעו בו ולא  

 . "היו מארצו כאבותינו היודעים ועדים ]שראו כמותם[

  , למה לא האמינו בו היהודים בחייו הוא מפני שראו שהוא רשע וחייב מיתה ופשוט שהטעם 

 ולא מפני שנהרג מבלי להביא יעודי הגאולה בחייו(. 

 השני':  ה"ח "הוכ . גי

ה  ת ' וענוי"י צדק'אמרת כי המשיח נקרא  ( כותב "78בס' מלחמות ה' )לר' יעקב בן ראובן, ע'  
והשכיל ואיך נושעו יהודה וישראל בימיו ושכנו לבטח  לדבריך זה משיחכם איך מלך מלך  

והנה  "  51המלך המשיח כמו שכתוב אחריו ...  והלא בימיו היו בצרה גדולה והוא לא הושיעם 
י י"י אשר העלה את בני ישראל מארץ מצרים כי אם חי  חימים באים נאום י"י ולא יאמרו עוד  

י"י אשר העלה ואשר הביא את זרע בית ישראל מארץ צפונה ומכל הארצות אשר הדחתים  
 ". וכל הספר הנ"ל מלא מזה. וכל זה עדיין לא בא "שם וישבו על אדמתם

וגם כאן, פשוט לכל א', שהויכוח הי' שהנוצרים טענו שכבר בא המשיח וכבר נתקיימו יעודי  
"וכלו    60המשיח", ושם ע'    בא  כבר  ועתהשטענת הנוצרים הי' "  50הנביאים )ראה שם ע'  

, כאשר תראינה עיניכם היום,  בא  כברעיני כל איש מכם מייחל אשר תיחלו עת בואו, והוא  
", וכן מובן מכל הויכוח שם(, והיהודים השיבו שאי  עליו האלה הדברים כל נתקיימו כברכי 

אפשר לומר שכבר בא מכיון שלא נתקיימו היעודים, ומעולם לא הי' הויכוח האם אפשר לומר  
 . לעתיד שאותו האיש יהי' המשיח 

והמעיין בשאר ספרי הויכוח יווכח בעצמו שתמיד הסגנון הי' שטענת הנוצרים הי' שמשיח  
וכבר נתקיימו באותו האיש יעודי הנביאים, והיהודים טענו שאי אפשר לומר שמשיח    בא  כבר

, ולא נתווכחו מעולם למה היהודים לא מאמינים שאותו האיש  לבא  עתידכבר בא אלא עדיין  
 יהי' משיח היהודים לעתיד. 

 עוד טענו היהודים שאותו האיש הי' משיח שקר 

. ובכמה ספרי הויכוח, הוסיפו היהודים להדגיש ולחדד הדברים עוד יותר, אשר לא רק  ד י
שברור שטענת הנוצרים שמשיח כבר בא הוא שקר, אלא עוד זאת, שמכיון שאותו האיש  
זו הוכחה שאותו   נתקיימו, הרי  ובפועל לא  יעודי הנביאים  אמר על עצמו שמתקיימים בו 

הריגתו שהוא משיח שקר, כי אז נתברר לכל    לאחרילא רק שהוכח  והאיש הוא משיח שקר.  
 

 ח.-ירמי' כג ז 51



שלא "הצליח בשליחותו", כנ"ל ס"ו, אלא  שכבר בחייו הי' ברור שהוא משיח שקר, שהרי  
, ובפועל במשך ימי  בפועלטען על עצמו שעליו נאמרו יעודי הנביאים ושהם נתקיימו אצלו  

 חייו נתקיים אצלו ההיפך מזה. 

הנה קרא  וכן משמע בס' המאורות מלחמת מצוה )לר' מאיר בן שמעון המעילי( ח"ב ע' שיח "
וציוה    ,והוא הודה המלכות לקיסר   '.הנה מלכך יבא לך וגו  52ואמר שעליו נאמר עצמו מלך  

הרי שהיה מכחיש עצמו ונבואת הנביאים כי מלך    ,ואין זה מעשה מלך   ,לתת המכס למוכסים
לא שיצטרך הוא וחבורתו לתת    ,המשיח יהיה רם ונשא על כל מלכי הארץ וכולם יעבדוהו

מכס לפני  , להם  ונכנעים  תחתיו  יהיו  כולם  במזמושכמו    ו, כי  עליו    ר כתוב  מפרשים  שהם 
ו בו רהכיעל כן    , ים וירא מהםכוזה היה נכנע למל   " והוד עביוישתחוו לו כל מלכים כל גוים  "

". )וע"ש בהמשך הענין שהי' חייב מיתה )גם( מפני שהי' מכשף,  למה שדנוהו ראוי לדונוש
 ומפני שסר ממצות הכהן והשופט ע"ש(. 

צלמות אור    ץ בי בארשהעם ההולכים בחושך ראו אור גדול יו  53י' כתוב בישעושם ע' שלז "
- עד ילד יולד לנו בן ניתן לנו ותהי המשרה על שכמו ויקרא שמו פלא יועץ א  , נגה עליהם וגו'

ועתה איך יוכלו לומר זה הנה    ,על ישו   רהם אומרים כי זה נאמ  .ר אבי עד שר שלום ול גב
הלא יום יום היה ירא מהאויבים וברח    , ואיזו משרה היתה עליו  , ותהי המשרה על שכמו  ר אמ

למרבה המשרה ולשלום אין קץ על כסא דוד ועל ממלכתו    54ועוד כתוב  . מיראת הורדוס המלך
הנה אמר בזה כי זה הבן יהיה    .להכין אותה ולסעדה במשפט ובצדקה מעתה ועד עולם 

הלא הורדוס המלך הרג    , יובימה  יואיזה שלום היה לו וה  , רה ולשלום איו קץש מרבה המ
גם אחר מותו לא נראה רק חרב ומלחמה על תלמידיו    ,כמה ילדים על ידו ואיך היה זה שלום

יום מל   כ "ח והמאמינים בו בשאר העולם עד שחרבה ירושלים וא מות אין מספר כמו  חיום 
 ". שכתבנו למעלה

י דוד בכל  הוי  55ש "רה על לשון הצלחה כמו שמ  " הנה ישכיל"ועוד איך אמר  ושם ע' שלח "
תו  עהלא כשלונו ור  ?ומה היתה הצלחתו  .ר יפנה ששפירושו מצליח בכל א  ,כיו משכילרד 

והפרושים והחכמים וכל העם דנוהו למות כמו שכתוב    , שנהרג הוא ותלמידיו  , נראית לעין
עץ שנתלה  ההיכן רוממותו וגבהותו בחייו רק על  ,ואיך אמר ירום ונשא וגבה מאד   , בספרם

 ". ע"ש עוד. בורח וירא יום יום 'אה שהי ר הלא ת , עליו

כלומר לא    , אם יתמהמה חכה לו כי בא יבא ולא יאחר   56וכמו שאמר הנביא ושם ע' שדמ "
ברח שאינו המשיח  שוזו ראיה על מי    ,לא יצטרך לברוח ולשוב אחור   , כשיבוא  ר ישוב לאחו

 ". כל שכן שאינו אל יאים,שדברו עליו הנב

 
( איך שאותו האיש אמר שעליו נתנבא הנביא בפסוק זה. וראה שם אודות עוד 230ראה גם תולדות ישו, )אוצר ויכוחים ע'    52

 פסוקים שטען שנאמרו עליו.

 ישעי' ט, א.  53

 שם שם ו.  54

 שמואל א יח, יד.  55

 חבקוק ב, ג.  56



ל  כוישתחוו לו    58ונאמר   ,אפסי ארץ  ד ע  רשלו מים עד ים ומנה מו  57כתוב ושם ע' שנ ואילך "
כי    ,הר אחריה ר אין בה לפקפק ולה ר אש ,ו ראיה ברורה כשמש בחצי השמים זהנה   .מלכים 

אלא שאירע בו ההפך שהשתחוה לכולם מפני פחדו    , כל זה עדיין לא היה ולא נמצא בימיו
גם   .ר אחת שיוכל להמלט בה שלא ישלטו בוי ולא היתה לו שום ממשלה ואפילו בע  .ראתווי

 . מלכות שלכם אינה בכל העולם שהרי הישמעאלים בכל יום ויום נלחמים עמכם ה  עדיין

ו אליך שחוח  כוהל   60ונאמר   , וברח עבדוך יאבדו והגוים חרוב ייהגוי והממלכה אשר לא    59כתוב
ימי  בכל זה מבואר כי לא נתקיים בכם ולא   .ו על כפות רגליך כל מנאציךהשתחובני מעניך ו

על כן יש    ". יתלה" שהרי אמרו כל העם    , ולא עבדוהו  ו. דפ רשחרי הורדוס המלך    , משיחכם
 ". ה בימינורבימי משיחנו שיבא במה  ,לנו להאמין באמת כי בנו תתקיים 

 62ונאמר ,61רח י ם עד בלי לו ח בימיו צדיק ורוב שיפרשעתיד לבא  חכתוב על המשי ועוד שם "
מכאן ראיה כי נבואה    ,ר שלום לגוים דבו  64ונאמר   ,63ו י והכה ארץ בשבט פ  ,ושפט בין גוים רבים 

אלא בודאי עתידה להיות בימי    ,כי לא תמצא כל זה במשיחכם   ,דיין לא היתה ועזאת עתידה  

 ". ו שיבוא במהרה בימינונ משיח

כבר בא וכבר נתקיימו יעודי  וברור לכל מעיין, שטענת הנוצרים המוזכר כאן הי' שמשיח . טו
לבא,   עתיד  שהוא  אלא  בא  כבר  לומר שמשיח  שא"א  בחזרה  טענה  והיהודים  הנביאים, 

 ומעולם לא הי' דיון שהיהודים יאמינו שאותו האיש יהי' משיח היהודים לעתיד. 

אלא שהמחבר מוסיף ומדגיש, שלא רק שברור שמשיח לא בא כבר )כמו שטוענים הנוצרים(,  
אלא עוד זאת שהוכח שאותו האיש הי' משיח שקר, וזה הוכח כבר בחייו כאשר ראו היהודים  
איך שהוא טוען שמתקיימים בו יעודי הנביאים, וראו שזה הי' שקר גמור, הבינו שהוא שקרן  

 ובדאי וחייב מיתה. 

אבות(  במגן  )והרשב"ץ  תימן  באגרת  הרמב"ם  מדברי  לעיל  להנתבאר  שבנוסף  ,  65דהיינו 
שלאחר הריגתו הי' ברור לכל שהוא משיח שקר ומעולם לא נשלח מאת ה' להיות המשיח  
מכיון שנחל כשלון מוחלט, הנה ר' מאיר ב"ר שמעון המעילי מוסיף שכבר בחייו ראו שהוא  

 
 זכרי' ט, י.  57

 תהלים עב, יא. 58

 ישעי' ס, יב.  59

 שם שם יד.  60

 תהלים עב, ז.  61

 ישעי' ב, ד.  62

 שם יא, ד.  63

 זכרי' ט, י.  64

שהנביא אומר במשיח ומשלו מים עד  ראה מה שהובא לעיל ממגן אבות להרשב"ץ. וגם בויכוח הרמב"ן שהוזכר לעיל "  65

לא היה לו ממשלה, אבל בחייו היה נרדף מאויביו ומתחבא מפניהם, ולבסוף נפל בידם ולא ים ומנהר עד אפסי ארץ, והוא  

 אפשר לפרש שהכוונה הוא שגם בחייו הי' ברור שהוא הי' משיח שקר.  ,"היה יכול להציל עצמו, איך יושיע כל ישראל



מכיון שטען שעליו נאמר נבואות אלו ובפועל הרי הי' אצלו ההיפך מזה   ,שקרן ומשיח שקר
 כבר בחייו. 

ובכל אופן, אין לזה שום שייכות כלל להנידון בקונטרס זו האם אפשר לומר על צדיק )שאמרו  
עליו בחייו( שהוא ראוי להיות משיח, שהוא יקום לחי' ואז יתקיימו בו יעודי הנביאים ויגאל  
את ישראל, כי ברור ופשוט אשר לאמר על צדיק שהוא ראוי להיות משיח אין כאן שום גדר  

שום א' מיעודי הגאולה, )ואפי'    בו  נתקיימו  כבראת המשיח", ואין הכוונה אשר  הלכתי של "בי 
וגם    המשיח וקיום יעודי הגאולה כלל, ביאתמי שהוא בחזקת משיח אין זה גדר הלכתי של 

יעודי   בפועל  נתקיימו  אין הכוונה שכבר  "בחזקת המשיח",  צדיק שהוא  על  אומרים  באם 
וכמו    הגאולה,  הגאולה(,  יעודי  נתקיימו  אז  ודאי  משיח  של  הסימנים  נתקיימו  כאשר  ורק 

 שנתבאר בשאר חלקי הספר. 

 עיקר מגמת היהודים בויכוחם 

  שמעון   בן  מאיר'  לר  מצוה   מלחמת  המאורות'  סרק בספרי ויכוחים בודדים )כמו  . אמנם  זט
ביארו  (הנ"ל   המעילי  למה  להדיא  ,  הי'  הטעם  לא  האיש  כלל  אותו  משיח  להיות  ראוי 

 חילה. תמלכ

של(  בשאר  ו ככולם  שאי  )רובם  להנוצרים  להוכיח  רק  הי'  היהודים  כוונת  הויכוחים,  ספרי 
אפשר לומר שהמשיח כבר בא, כי עדיין לא נתקיימו יעודי הנביאים. ולא הסבירו בהויכוחים  
האלו, יסוד ושורש הדבר מדוע היהודים מלכתחילה לא קיבלו טענתו של אותו האיש )גם  

שזהו מפני שלפי אמונת היהודים, הוא הי' רשע ומכשף ומסית    –( שהוא משיח  שנהרג  לפני
ומדיח לעבודה זרה, וממילא מעולם לא הי' ראוי כלל להיות משיח לפי אמונת היהודים כנ"ל,  
ובמקום לחזק התורה שזהו תפקידו של משיח )לפי אמונת היהודים( הרי כוונתו הי' לעקור  

 התורה, ולכן הי' ברור להם שהוא משיח שקר.  

]ובסגנון מה שנתבאר לעיל בשאר פרקי הספר: ברובם ככולם של הויכוחים, הדיון הי' רק  
לומר שאותו האיש הוא משיח   אי אפשר  )כשיטת הנוצרים    בפועללמה לשיטת היהודים 

 ראוי(; אמנם לא הי' הדיון למה לשיטת היהודים אותו האיש אינו אפילו  בא  כברשמשיח  

 להיות משיח[. 

נוגע להויכוח כלל. כי עיקר הויכוח הי' רק אם משיח כבר  מפני שזה לא הי'  והטעם לזה הוא 
שמשיח כבר בא וממילא היהודים צריכים   בא או עתיד לבא, וכוונת הנוצרים הי' ל"הוכיח"

לקבל אמונת הנוצרים, והיהודים טענו שמשיח עדיין עתיד לבא. ונושא הויכוח לא הי' אודות  
מהות אישיותו של אותו האיש, ולהסביר למה ע"פ שיטת היהדות אותו האיש מעולם לא הי'  

עקר התורה והי' מסית  ראוי כלל להיות משיח )ואדרבה כל ענינו הי' ההיפך ממשיח( כי הוא  
 ומדיח ומכשף. 

ומפורסם  :  ועיקרועוד   מלדבר  כידוע  זהירים מאוד  היו היהודים  אלו,  בויכוחים  כלל  בדרך 
ובכמה   ומפורסם,  כידוע  בגנותו  לדבר  גדולה בדבר  סכנה  הי'  כי  האיש,  אותו  של  בגנותו 

כמה מאמרי חז"ל המדברים בגנותו של  מרה על מה שנמצא    ומויכוחים אלו הנוצרים טענ
וכו'  מזה  להשתמט  צריכים  היהודים  והיו  האיש,  בספרי  אותו  למעיין  זה  כל  שגלוי  כמו   ,

להסביר שבצדק לא קיבלו היהודים אותו האיש והרגוהו  היהודים  . ובודאי לא רצו  הויכוחים 

 מפני שכישף והסית והדיח את ישראל, שזה הי' מגדיל חרון אף הנוצרים כמובן וגם פשוט. 



ומובן מעצמו הסכנה הגדולה שהי' כרוך בזה שהיהודים היו מסבירים ומנסים "להצדיק" זה  
שלא "קיבלו" טענתו של אותו האיש שהוא משיח ועד שהרגוהו, שכידוע ומפורסם הי' זה  
ישראל   ר"ל ריבוי בני  )וכידוע שהרגו  נחשב בעיני הנוצרים להחטא הפלילי של היהודים, 

זה של הריגת משיחם, וגם טענו שמפני עון זה היהודים הלכו בגלות וכו'(, ומובן   בשביל "עון"

 איך שהי' מסוכן שהיהודים ינסו להסביר ולהצדיק זה.  

הוכרחו   והסכנה,  הלחץ  שמפני  הנוצרים  עם  בויכוחים  ענינים  כמה  שיש  ומפורסם  וידוע 
מעצמו   ברור  כאשר  שונים,  באופנים  שונים  חז"ל  מאמרי  ולתרץ  להשתמט  היהודים 
שהיהודים באמת לא האמינו ולא חשבו שזהו הביאור האמיתי במאמרי חז"ל אלו, אך היו  

בנוסף לזה, ידוע ומפורסם שכאשר התווכחו גדולי  מוכרחים לומר כן להניח דעת הנוצרים. ו
ישראל עם המינים, )אפילו במצב שלא הי' סכנה להשיבם(, לא השיבו להם כפי אמיתת  

)וכמו    67, וכמה פעמים הי' כוונתם רק לדחות המינים בקנה או בקש 66שיטתם בענינים אלו 
)וגם מצינו  .  70(, ולכן אין להביא ראי' מתשובת המינים 69"ענה כסיל כאולתו"   68שאמר שלמה 

 
ראה תוספות השלם על פ' ויצא ל, לב. שם על פ' ויחי מט, י )ע' נה(. חזקוני בראשית ג, ד. שם פ' ויחי מט, י. סמ"ג לאוין   66

קמ, קמא. אור זרוע הלכות תפילין סי' תקלו. מהרש"א על שבת קח, א ד"ה מלה"ד. פני יהושע מכות ה, ב ד"ה בגמרא תנא  

 ועוד. ס"ק ז. מנחת חינוך מצוה ר"ח  בריבי.

ישראל  , שמצינויתירה מזה  ו ישראל שסברו שמה שכתבו כמה מגדולי  גדולי  הי'  בדורות  כמה  שלפניהם בספריהם לא 

מפני שלא היו    אנשי הדור ההם  הביאור אמיתי ע"פ תורה, אלא כתבו כן רק מפני שהיו צריכים לפרש הכתובים לפי סברת 

ראה דרך חיים להמהר"ל מפראג בסוף פרק ו' דאבות. דרך פקודיך )לבעל הבני יששכר(  .  יכולים לקבל הפי' האמיתי ע"פ תורה

 , מה שכתבו אודות גישת הרמב"ם בספרו מורה נבוכים. ו – מצות לא תעשה יא, חלק המחשבה, אותיות ד 

עבודה זרה מד, ב, רש"י    סנהדרין לט, א רש"י ד"ה וכל אשר, ומהרש"א שם ד"ה כי קברי. ראה בבא בתרא טו, ב ואילך.    67

"(. ודיחוי בעלמא קאמר ליה משום דהוא היה אומר דברי הבלד"ה גנובה. מנחות סה, ב, )וראה רש"י שם ד"ה ואם אוהבן "

.  ויקרא רבה ד, וירושלמי ברכות פ"ט ה"א. בראשית רבה ח, ט. וראה שם ריש פ' כ"ה, בפי' עץ יוסף ומהרז"ו.  חולין כז, ב.  

 . 4במדבר רבה יט, ח. תנחומא חוקת אות ח. מגילת תענית פרק ח. אוצר הגאונים ביצה )יום טוב( ע' 

(; ספר 15ראה ס' יוחסין )לונדון תרי"ז, ע'    ובכמה מקומות מצינו זה במיוחד לגבי הויכוחים עם הנוצרים, שדחאום בקש.

וכבר ראיתי לחכמים מבני עמינו שדברו בעניין  הנצחון )לר' יו"ט מילהויזן( סי' שמז; ישועות משיחו בתחילת החלק השני )"

את   להשיב  ויכוחי  דרך  לקחו  כי מהם  הראשון[  ]הדרך  דרכים.  באחד משלשה  האלה  והקשות  הזרות  והדרשות  ההגדות 

והיא תכלית כל השתדלותם כדי להוכיח שאותם המאמרים אי אפשר שיפורשו על עניני  ,  האפיקורסים ולהרוס שינימו בפימו

כי אם לשכך את האוזן ולהצילם מפי אריות    ,ישו הנוצרי בעקרי דתו כדבריהם, ולא שמו לב לפרש דברי חז"ל על אמיתתם

והנה אני נתתי את כל הארבע תשובות האלה בפני חכמי  "(; אברבנאל על פ' כי תצא כג, כ )"וכמו שיראה מחיבורי ויכוחיהם

יפה תואר הארוך  "(;  ואמנם האמת שנאמין בזה הוא כפי קבלת רבותינו ז"ל  , הנכרים מפני השלום ולדבר על לב אדוני הארץ

על ויקרא יג, ג "ומבואר לכל מעיין כי עלה מצא לדחות בקש את הטוענים עלינו" )וקאי שם על דברי הרשב"א, בביאור המאמר  

 ועוד.  .ב ב"הכותב" ד"ה וכי מזכירים( של היום לעשותם ולמחר לקבל שכרם, אשר נדפס בעין יעקב על ברכות יב,

 משלי כו, ה.  68

 ראה לחם שמים על פרקי אבות ב, יד.  69

איני צריך  עוד ביאור על זה שהיו דוחים אותם בקש, מבואר ברשב"ם על בבא בתרא קטז, א "לא תהא תורה שלמה שלנו כו'.  

 ".דאסור לגלות להם טעמי תורה ,ומיהו מעיקרא לא היה חפץ לגלות לו טעמו של דבר  .לדחותך בקש

ואין למדין ממנה, שדחי' בעלמא היא    70 מינין היא  )בונפיד( פסחים טז, ב, ד"ה דם "ואיפשר דתשובת  חידושי רבינו דוד 

שאמר' לו, כענין שאמרו )ירושלמי ברכות פ"ט ה"א. ירושלמי שבת פ"ג ה"ג. בבלי חולין כז, ב. במדבר רבה יט, ח( לזה דחית 

 חוברת מא, ע' רמט בהערה.בקנה לנו מה אתה משיב". וראה ירחון האוצר, 



שלפעמים   ישראל  היו  איך  בכדי  גדולי  גופא  הנוצרים  של  העקומה  בסברתם  משתמשים 
 (. 71להפריך דבריהם 

]וכמדומה, שיתכן אשר א' הטעמים שגרם לכמה אנשים לחדש ההבנה המוזרה הנ"ל בדברי  
הויכוחים האלו )דהיינו שטענת היהודים הי' שאותו האיש "נפסל" להיות המשיח מפני שלא  
הצליח להביא הגאולה בחייו(, הוא מפני שהאנשים האלו חשבו שטענות היהודים הי' )גם(  

ת היהודים שאינם מאמינים כלל באותו האיש. ומתוך גישה זו  לבאר היסוד והשורש של שיט
חידשו הבנה מוזרה ביותר כאילו שהיהודים מסבירים שהטעם למה הם אינם מאמינים כלל  

 באותו האיש הוא מפני שנפסל להיות משיח. 

ובנוסף לזה שכל הבנה הזו של טענת היהודים בויכוחם הוא מוטעה וכנ"ל בארוכה, הנה  
עוד זאת, האנשים האלו אינם מבחינים שברוב רובם של הויכוחים, כל מגמת היהודים הי'  

, ותו לא. ולא רצו  בא  כבררק להסביר להנוצרים למה אינם יכולים לקבל טענתם שמשיח  
  להיות משיח  ראויכלל להכנס בדין ודברים אודות מהות אישיותו של אותו האיש והאם הוא 

 או לא[.    )ע"פ אמונת היהודים(

ועיקר: וז.  י לאשורו   עוד  דבר  הי'    ,המבין  לא  האלו,  בהויכוחים  כלל  שבדרך    מקום  יבין 
ראוי   הי'  אותו האיש מעולם לא  ע"פ תורה  ושורש הענין למה  עיקר יסוד  לומר  להיהודים 

, כי לפי שיטת הנוצרים, הרי כל  -  כי הוא הי' רשע ומסית ומדיח ועוקר התורה   -להיות משיח  

 שעשה לא הוכיחו כלל שאינו ראוי להיות משיח, ואדרבה.  האלו הדברים 

שאותו האיש רצה לעקור התורה אינו ראי' שהוא רשע ואינו  כי לפי שיטת הנוצרים, הרי זה 
ראוי להיות משיח, כי אדרבה לפי שיטתם המשובשת, הרי זהו תפקיד המשיח, להביא תורה  

, הרי לפי שיטתם אין זה היפך התורה, כי  72חדשה. וכן זה שהי' מסית לאחרים לעבוד אותו 
וחייבים לעבדו, והם רוצים לטעון שכן הוא גם ע"פ  לשיטתם הכוזבת הרי הוא הי' בן אלוק  

תורה, כמבואר בהרבה ספרי ויכוחים, שהם רצו להביא "הוכחות" מהתורה לאמונת השילוש  
)ועד"ז מה שטענו היהודים שאותו האיש עשה פעולותיו בכשוף, הנה הנוצרים ממאנים    ר"ל.

 . (ר"ל  לקבל את זה, וסוברים שעשה את זה בכח אלקי

וממילא נמצא שלפי הבנת הנוצרים המשובשת בענין משיח, לא הי' שייך להוכיח להם שאותו  
האיש אינו ראוי להיות משיח מלכתחילה, כי זה גופא שבעיני היהודים הוא הוכחה שאינו  

ובעיניהם הי' זה לא רק    ראוי להיות משיח, הרי בעיני הנוצרים הוא הוכחה שהוא המשיח.
וכבר קיים    בא  כברלהיות משיח, אלא זה הי' הוכחה לשיטתם שהוא    ראויהוכחה שהוא  

 תפקיד המשיח. 

הי' ראוי  לא  אותו האיש  שלשיטתם  כלל    הסבירוויכוחים האלו, היהודים לא  דרך כלל בבולכן  
להיות משיח, דהיינו שלא דנו כלל באופי אישיותו של אותו האיש והאם  אפילו מלכתחילה  

 
 ראה לדוגמא בויכוח הרד"ק, קטע "תשובה על שאו שערים ראשיכם". ס' נצחון ישן סי' צד. ובעוד כמה וכמה מקומות. 71

, שלפי שיטת הנוצרים, אותו האיש הסית אחרים לעבדו, משא"כ  201ראה ס' מגן אבות )אמונות ודיעות( מכון הכתב, ע'    72

 אחרת.לפי שיטת היהודים הוא הסיתם לעבודה זרה 



הוא לבאר ולתרץ ה"הוכחות"  להויכוחים  . כי מה שהי' נוגע  הוא הי' בכלל ראוי להיות משיח
 . 73בא בפועלשהנוצרים הביאו מתנ"ך שהמשיח כבר 

 למה לא דובר בהויכוחים האם אותו האיש יהי' משיח לעתיד

לזה שברוב הויכוחים לא ניסו היהודים לבאר הטעם למה אותו האיש אינו ראוי  בנוסף  . וחי
שמעולם לא הי' נושא הויכוח  ,  השוה בכל הויכוחים כולם, הנה עוד זאת  כלל להיות משיח

 . לעתידאודות משיחיותו של אותו האיש  

אשר על פי שיטת    ,הטענה  ו הנוצריםעלהתמצא שלא  , בכל הויכוחים כולם,  מעולםדהיינו, ש 
  לעתיד, למה לא מאמינים היהודים שאותו האיש ימ"ש יקום בעתידהיהודים שמשיח יבוא  

)דהיינו שיקום לעתיד ויקיים אז יעודי הגאולה, באופן שבהם מאמינים   ויהי' משיח היהודים
 . היהודים(

 הוא פשוט ומובן מעצמו לכל:  והטעם לזה

. וכל מגמתם  כבר בא כמו שנתבאר לעיל, כל טענת ודת הנוצרים מיוסד על ההנחה שמשיח  
בויכוחם עם בני ישראל הי' שגם היהודים יקבלו דת הנוצרים ויאמינו במשיחיותו של אותו  

 שהוא הביא גאולה רוחנית וברית חדשה וכו'.   –האיש לפי הבנת הנוצרים 

,  לעתיד  היהודיםומובן שלא הי' מקום לדון למה לא יאמינו היהודים שאותו האיש יהי' משיח  
)היינו הגאולה הגופנית וקיום ייעודי הגאולה    היהודים  הבנת  כפיויהי' לו תפקיד המשיח  

לעתיד(, שהרי זה גופא הי' נושא הויכוח    מו יתקייהיהודים מאמינים שש   פשוטהכמשמען ה
מהו תפקידו של משיח, האם הוא )כפי הבנת הנוצרים( להביא    –בין היהודים להנוצרים  

ו  וכו'  נפשית  יעודי  לכן  גאולה  )כפי הבנת היהודים( לקיים  או שענינו הוא  משיח כבר בא, 
 .  , ולכן הוא עדיין עתיד לבא הגאולה כמשמעם הפשוטה )גאולה גופנית(

שהיהודים יאמינו שאותו האיש יהי'    העלות הטענההנוצרים לא היו יכולים ל ממילא מובן שו
דהיינו שהם    , מעלים על דל שפתם טענה זאתהנוצרים  אם היו  במשיח היהודים לעתיד, כי  

ע"י טענתם הזאת  מקבלים הבנת היהודים בענין המשיח, א"כ היו מעלים האפשרות שהם  
,  כל דת הנוצרים וכל תורתם בטל ומבוטל מאליו וממילא מאפשרים לומר שהרי נמצא שהם 

 .  74כי כל דתם מיוסד על ההנחה שמשיח כבר בא ולא שהוא עתיד לבא 

 
ועוד יש להוסיף, שבכמה מהויכוחים, היהודים טענו איך אפשר לומר שאותו האיש הוא משיח בפועל והביא הגאולה,    73

וכו'. ובכמה מספרי הויכוחים  יש מלחמות  ריבוי השלום בעולם והעדר המלחמות, ועדיין  כאשר א' מיעודי הגאולה הוא 

שמאמינים באותו האיש הרבו לשפוך דם בשמו ובסיבתו,   הוסיפו לטעון שלא רק שעדיין יש מלחמות, אלא שאדרבה, אלא

 וא"ע איך אפשר לומר שכבר באה הגאולה.  

וא"כ, מי שהי' לו מוח בקדקדו הי' יכול להבין שלפי הבנת היהודים איש כזה אשר כל פעולותיו גרמו להיפך מיעודי הגאולה,  

בודאי אינו ראוי כלל להיות משיח לפי שיטתם. אמנם בכל אופן, היהודים לא הדגישו זה להדיא, כי לא רצו להרגיז הנוצרים,  

 כנ"ל.

ובסגנון אחר: לפי שיטת היהודים שעדיין לא בא משיח, והוא יבוא רק בעתיד, אין שום נפקא מינה כלל מי הוא אותו   74

המשיח, כי עד שיבוא בעתיד אין עליו שם משיח כלל. וא"כ, מצד הנוצרים, הלא לא הי' להם שום תועלת לנסות להשתדל  

אין  עדיין אינו משיח כלל, ום לעתיד, כי עד שיבוא בעתיד מובן שלשכנע היהודים להאמין שאותו האיש יהי' משיח היהודי

ואילך,    6וראה גם ספר וכוח )להרב ברוך בענדיט גליקסמאן( ע'    כאן שום דת חדשה וכו' ואין שום טענה להם על היהודים. 

21-22. 



  שהם   להיהודים   יטענו   שהנוצרים   טעם   איזה'  הי  לא   שמעולם   מעצמו   מובן :  אחר   בסגנוןו
,  האיש   אותו'  יהי  (התורה   אמונת  לפי )ויקיים יעודי הגאולה    לעתיד  שיבוא  משיח   שאותו  יאמינו

  להם   אין   הרי ,  לעתיד   לבוא   וצריך   משיח  בא  לא   שעדיין   היהודים  טענת  יקבלו   שהם   ברגע   כי
  דת   שום  כאן  אין   משיח   בא  לא עוד  ש  זמן  שכל   מובן   שהרי .  היהודים  על  תרעומת   שום   עוד 

  על   טענה   שום  להם   אין  כ "וא,  בעתיד   משיח  שיבוא  עד   לחכות   וצריך ,  חדשה  וברית  חדשה
 .הנוצרים דתעכשיו  מקבלים   אינם  למה ישראל בני

שהיהודים יאמינו שאותו האיש יהי' משיח    שום תועלתהנוצרים, לא הי' להם דהיינו שמצד 
כי אפילו באם   שהנוצרים ישתדלו שהיהודים יאמינו זה,  שום טעםולא הי'   היהודים לעתיד,

שמשיח עדיין    –טענת היהודים  מקבלים עיקר    נוצרים ברגע שהיקבלו היהודים טענה זו, הרי  
, ושוב בטל כל טענתם שהיהודים צריכים כבר  הנוצרים  שוב נסתר כל אמונת   –צריך לבא  

 . )שזה הי' כל מגמתם בויכוחם מלכתחילה, כנ"ל(   עכשיו לקבל דת הנוצרים

  שיבוא   משיח  שאותו  בוודאות   להוכיח  להם  א" א  כ "א,  משיח   בא  לא   עדיין   שאם   מובן  וגם]
  שאותו   יאמינו   שהיהודים   כלל  תועלת  שום  להנוצרים'  הי  לא   ובכלל   .האיש   אותו'  יהי   לעתיד 
  אמונת   לפי  לעשות  צריך  שהמשיח   הפעולות  ויעשה ,  אמונתם   לפי   לעתיד   שיבוא  משיח

  כדעת   חדשה דת'  יהי לא  לעתיד  גם  הרי   היהודים  אמונת   פ "ע כי. האיש  אותו'  יהי,  היהודים 
 [. ופשוט. הנוצרים 

  - או נותנים מקום אל   – ועוד: כמובן מכל הנתבאר לעיל, הרי באם הנוצרים היו מקבלים .  טי
טענת היהודים שהמשיח עדיין לא בא, הרי שוב נמצא שהם מודים שאותו האיש הי' שקרן  
)וזהו   ובדאי, שהרי הוא אמר שה' שלחו להביא הגאולה ולבסוף נתברר שהוא הי' בדאי. 

המציאו   הנוצרים  למה  הרוחנית  מלכתחילה  הטעם  הגאולה  האמונה שאותו האיש הביא 
לנפשות והצילם מגיהינם, בכדי לבאר שהוא לא הי' סתם שקרן, אלא שבאמת הביא הגאולה  

 (.  , וכמו שנתבאר לעילהמובטחה ומשיח כבר בא 

)שהוא  האפשרות שהבנת היהודים במשיח    ממילא מובן שהנוצרים לא היו יכולים להעלות ו
לטענת    נמצא שהם מודים כי ברגע שהם מעלים אפשרות זו  הוא האמת,  עדיין צריך לבוא(  

   . שאותו האיש הוא סתם שקרן היהודים 

ובנוסף לזה שהם לא יכולים להרשות לעצמם להעלות האפשרות שאותו האיש הי' בדאי,  
 מובן מעצמו וב  הרי עוד זאת, באם היו מודים שאותו האיש לא קיים יעודי הנביאים, הרי ש

הטעם למה לא מאמינים היהודים שאותו האיש יהי' משיח היהודים לעתיד, כי איזה טענה  
שאינו    פשוטהוא שהיהודים יאמינו שאיש שהוא שקרן ובדאי יהי' המשיח, הלא איש כזה  

 ראוי כלל להיות משיח וכנ"ל. 

הנוצרים היו מודעים היטב איך היהודים חושבים אודות אותו האיש, והיו  ש   ידוע ומפורסםו]
בקיאים במאמרי חז"ל בגמרא אודות אותו האיש. )ולכן בכו"כ מהויכוחים היו באים בטענות  
צריכים   היו  והיהודים  לגנאי,  האיש  אותו  אודות  חז"ל שדיברו  אודות מאמרי  ישראל  לבני 

 להשתמט עצמם מזה, כידוע וכמו שהוזכר בהרבה מספרי הויכוחים(. 

שלפי טענת   בן מעצמו לכל מי שהי' לו מוח בקדקדו(וגם הי' ידוע להנוצרים )ועכ"פ הי' מו
הרי הוא שקרן ובדאי. וא"כ מובן ופשוט שלא   הנביאים היהודים שאותו האיש לא קיים יעודי 

, שלפי שיטתם שאותו האיש עדיין לא קיים יעודי הנביאים,  מקום לשאול להיהודים להם  הי' 



למה לא מאמינים היהודים שאותו האיש יהי' זה שיקיים אותם היעודים לעתיד. וכ"ז מובן  
 ופשוט מאד[. 

 הבלבול שנוצר מצד טענת הנוצרים אודות "ביאה שני'"

בדברי  והמבולבלת  חדשה  ה הבנה  ה . והנה הטעם העיקרי שגרם לכמה אנשים להמציא  כ
אשר טענת היהודים הי' אשר אותו האיש "נפסל" להיות משיח    הסביר הויכוחים האלו, ול

  נדמה להם המושג של "ביאה שני'", ומנתבלבלו  מכיון שלא הצליח בחייו, הוא מפני שהם  
ולכן  אשר טענת היהודים בויכוחם הי' לענות לטענת הנוצרים אודות "ביאה שני'" חידשו  , 

   , כדלקמן. ההבנה המוזרה הנ"ל בספרי הויכוחים 

שהם מסבירים שלאחר הריגת אותו האיש ימ"ש שאז נתברר לכל שהוא    ,ושורש הדבר הוא 
הי' סתם שקרן ובדאי, אז א' מהטענות העיקריות שהמציאו הנוצרים כדי להעמיד אמונתם,  
הוא האמונה ב"ביאה שני'". דהיינו שהנוצרים טענו )בנוסף לטענתם שאותו האיש באמת  

מגיהינם ע"י הריגתו(, שאע"פ שאותו האיש לא קיים הרבה    הנפשות  הביא הגאולה, כי "גאל" 
מיעודי הנביאים אודות משיח, אמנם הוא יבוא עוד פעם שני' ואז יקיים יעודי הנביאים ויביא  

 הגאולה הגופנית לבני ישראל ולהעולם כולו. 

ומזה הם באים לידי טעות, שנדמה להם, שזה הי' עיקר הטענה והויכוח )או עכ"פ א' מעיקרי  
המשיח:   בביאת  האמונה  לגבי  הדורות  במשך  היהודים  ולהבדיל  הנוצרים  בין  הטענות( 

שיבוא   מפני  משיח  להאמין שאותו האיש הוא  שיש  טענו  בביאה שני',    לעתידשהנוצרים 
 והיהודים סברו שאי אפשר להאמין בביאה שני', מכיון שבביאתו הראשונה לא קיים היעודים. 

)ולפי שיטתם המוטעית הם    חדש ומזה שהיהודים לא קיבלו טענת הנוצרים, חידשו דבר  
באמונת היהדות אודות משיח(, אשר ע"פ תורה ומסורת היהדות    עיקריחושבים שזהו יסוד  

אי אפשר להאמין שמי שחי פעם אחת והשתדל להביא הגאולה ומת לפני שהצליח להביא  
וזה הי' )לשיטתם( הטעם למה היהודים   הגאולה, שהוא יקום לתחי' לעתיד ואז יהי' משיח.

 לא קיבלו אמונת הנוצרים שאותו האיש יהי' משיח לעתיד. 

ש"  הוא  בזה  הפירוש  השני'", שלשיטתם  בביאה  מאמינה  היהדות  "אין  היהדות  ובלשונם 
שני   נותנת איננה   הזדמנות  לפני  למשיח  הגאולה  להביא  הצליח  לא  אחד  דהיינו שאם   ,"'

מיתתו, אי אפשר להאמין שיהי' לו הזדמנות נוספת, כלומר שיקום לתחי' לעתיד ואז יקיים  

 . , כי "נפסל" מלהיות המשיחיעודי הנביאים ויהי' משיח

שאי אפשר להאמין    - ויש כאלה שהרחיקו לכת, וכתבו דברים מוזרים ביותר, כאילו יסוד זה   
  הוא ה"הגנה ראשונה"   -שמי שלא הצליח להביא הגאולה בחייו יקום לתחי' ואז יהי' משיח  

שהיהודים במשך  שטותים והבלים, שיש לאמונת היהדות מפני טענות הנוצרים. ועוד כתבו 
זה  יסוד  מפני  הנוצרים  דת  לקבל  נפשם שלא  מקום    ,הדורות מסרו  באיזה  מצאנו  )כאילו 

שלא לומר שמאמין בהאפשרות אשר מי שאמר על    "יהרג ואל יעבור" בהלכה שיש חיוב של  
 (.  75עצמו שהוא משיח ולא הצליח שהוא יוכל לבוא בפעם שני' ויהי' משיח 

 
ופשוט שמה שמסרו היהודים נפשם הוא מפני שדת הנוצרים הוא עבודה זרה ממש, מפני אמונתם הטפילה בשילוש ר"ל,    75

 וגם מצד זה שהוי שעת השמד, דרצו לעקור הדת היהודית וקיום התומ"צ, שכל זה הוא בגדר יהרג ואל יעבור.  



באופן מוזר כל ספרי הויכוחים שהוזכרו לעיל, ששם מבואר שהיהודים  זה גרם להם להבין ו
מפני  , מפני שטענו שהוא לא קיים את ייעודי הנביאים. ו בא  שכברלא קיבלו אמונת הנוצרים  

הם רוצים לפרש  שחושבים שכוונת היהודים הי' לענות להנוצרים על טענת "ביאה שני'",  
שהכוונה בזה הוא שהיהודים טוענים שאי אפשר לומר שאותו האיש יקום לתחי' ויקיים יעודי  

הוא לא הצליח להביא הגאולה ולקיים    הראשונה  בפעם, מפני שכשהוא בא  לעתידהגאולה  
 יעודי הנביאים. 

. וכבר נתבאר לעיל איך שכל ההבנה הזאת מוטעית ביותר, וכל א' הקורא ספר הויכוחים  אכ
יווכח מיד שאין שום רמז כלל להבנה הזאת, ומעולם לא הי' הדיון האם אותו האיש יהי'  
משיח לעתיד, ומעולם לא טענו היהודים שאותו האיש נפסל להיות משיח מפני שלא הצליח  

 וכנ"ל בארוכה. בפעם הראשונה. 

ובאמת, ברובם ככולם של ספרי הויכוחים, לא הוזכר כלל טענת הנוצרים אודות "ביאה שני'",  
יבואר  כל הקורא בספרי הויכוחים יראה בעצמו, וכמו שולא על זה נסוב הויכוח כלל, כמו ש 

 . ואין שום מקום וטעם לחדש ההסברה המוזרה הנ"ל   לקמן בארוכה.

גורמת בלבול אצל הרבה אנשים, והם חושבים   אודות "ביאה שני'"   ת הנוצרים מכיון שטענו
זו הוא ההבדל בין אמונת הנוצרים להיהודים,   וגם מחדשים עפ"ז הבנה מוזרה  שנקודה 

, כדי  בעז"ה   סביר הדברים בצורה יסודיתנתעכב על זה, ונ ביותר בכל ספרי הויכוחים, לכן  
 . אינה נכונה כלללהבהיר איך שהבנה זו  

 ולהלן נבאר אשר: א( עיקר אמונת הנוצרים, אינו קשור כלל בהטענה אודות "ביאה שני'".  

ב( ברוב ספרי הויכוחים ככולם, מעולם לא הוזכרה כלל טענת הנוצרים אודות "ביאה שני'",  
ולא על זה נסוב הויכוח כלל. כי כנ"ל עיקר ההבדל בין אמונת היהודים לאמונת הנוצרים אינו  

 קשור עם טענה זו כלל.  

ג( אמיתת התירוץ לטענת הנוצרים אודות "ביאה שני'", הוא ש"אין היהדות מאמינה בביאה  
הראשונה", )או ש"אין היהדות מאמינה בשתי ביאות"(, ולא ש"אין היהדות מאמינה בביאה  

 בארוכה בעז"ה.  להלן שני'". וכמו שיתבאר 

ד( באותם מקומות בודדות שאכן הוזכר טענה זו בספרי הויכוחים, הנה המענה לזה לא הי'  

 ש"אין היהדות מאמינה בביאה שני'", אלא תירוץ אחר לגמרי.  

למה מעולם לא   אמיתישהטעם העוד הפעם, . והנה קודם שנבאר כל הנ"ל, יש להבהיר בכ
הי' איזה שהוא הוה אמינא אצל היהודים אשר אותו האיש ימ"ש יקום לתחי' ויהי' משיח,  

הגמור מתפקיד    היפךלהיות משיח, ואדרבה כל ענינו הי' ה  ראויהוא כי מעולם לא הי' אפילו  
המשיח כפי שהוא ע"פ תורה, וכנ"ל בארוכה. ולכן גם בחייו, לא המתינו היהודים לראות אם  
יצליח להביא הגאולה, אלא הרגוהו, כי הי' ברור להם שאיש כזה אין לו שייכות כלל לתפקיד  

 המשיח.  

הוא יקום  אותו האיש  לומר שהיהודים לא חשבו ש   אין  , שלאמיתתו של ענין,וממילא מובן 
וי  הגאולהלתחי'  יעודי  שני'"(  בעתיד   קיים  הראשונה   מפני  )ב"ביאה  בפעם  הצליח    שלא 



והרגוהו, ולא    חכמי ישראל , כי כבר ב"ביאתו הראשונה" לא האמינו בו  )"ביאה ראשונה"(
 .  76נתנו לו אפשרות ל"הצליח" מלכתחילה 

ואפילו לפי מה שנתבאר לעיל, כטעם משנית למה לא מאמינים בו היהודים, שהוא מכיון  
שהוא הי' משיח שקר, דהיינו שהוא אמר שה' שלחו להושיע ישראל ולבסוף נהרג בידם,  
שזה הי' עוד הוכחה שהוא הי' סתם שקרן ובדאי, הרי )בנוסף לזה שזהו רק טעם שני, הרי(  

אשר   הוא  בזה  שהכוונה  אינו  מובן  כזה  משיח   ראויאיש  להיות  מלכתחילה  וכלל  , 77כלל 
 מובן שאין שום הוה אמינא לחשוב אשר איש כזה יקום לתחי' ויהי' המשיח לעתיד.  ממילאו

]וממילא מובן עד כמה מופרך ההבנה כאילו שהטעם למה לא סברו היהודים שאותו האיש  
באמצע, דהיינו שהתחיל פעולות   יכול לקום לתחי' ולהיות משיח לעתיד הוא מפני ש"נתקע" 

של משיח ולא הצליח לגמרם, כי פשוט וברור שע"פ אמונת היהדות כל פעולותיו של אותו  

 ואדרבה היו ההיפך מזה לגמרי[.   ,האיש מלכתחילה לא הי' להם שום קשר לפעולות המשיח 

הי' ראוי  אמנם אין לזה שום קשר כלל להדיון בקונטרס זו האם אפשר לומר על צדיק שהוא 
משיח משיח  להיות  של  פעולות  מעין  היו  פעולותיו  וכל  קיום    – ,  לשלימות  להביא  דהיינו 

ישראל, בני  כל  אצל  להביא    התומ"צ  הצליח  לא  וכיו"ב(  הדור  עוונות  )כמו  טעם  ומאיזה 
הגאולה בחייו, שהוא יקום לתחי' לעתיד )כאשר יזכו בני ישראל( ואז יצליח להביא הגאולה.  

הוא עדיין ראוי להיות משיח, ואינו ח"ו שקרן  כי כמו שנתבאר בשאר חלקי הספר, איש כזה 
להוציא את ישראל מן הגלות    בפועלמשיח שקר, )אלא אם כן אמר שה' כבר שלחו  ובדאי ו

 ולא הצליח(. 

 שיבוש הנוצרים בטענתם אודות ביאה שני'

 שני'': גוף הטענה של הנוצרים אודות "ביאה כל נסביר קצת  ראשית . וגכ

המושג של ביאה שני', הוא דבר שהנוצרים מאמינים בו מאז ומקדם, והם טוענים שאותו  
, ולשיטתם הכוזבת יש כמה "ייעודים" שיתקיימו  78האיש עצמו "הבטיח" שיחזור עוד פעם 

, שאז כל האמינים באותו האיש ינצלו  79אז, )כמו קיבוץ הנפוצות, תחיית המתים, יום הדין
ויקבלו שכרם בעולם שכולו טוב, והשאר ייענשו, ועוד הבלים וכזבים שאין מן הצורך לפרטם.  

להדגישו יסודיים    , חשוב  דיעות  חילוקי  ויש  זה,  בכל  אחידה  דיעה  אין  עצמם  שלהנוצרים 
 ואכ"מ(.  , ביניהם בענין ביאה השני'

 
 וראה גם ספר המאורות מלחמת מצוה לר' מאיר בן שמעון המעילי שהובא לעיל. 76

ולכן אין לזה שום שייכות כלל להאפשרות שהיא חלק ממסורת היהדות, אשר יתכן להאמין אשר צדיק שהי' ראוי להיות   77

משיח בחייו, והשתדל להביא הגאולה בימיו ולא הצליח מפני עוונות הדור וכיו"ב, שהוא יקום לתחי' ויהי' משיח בעתיד. וכמו  

המלך או זרובבל יקום לתחי' ויהי' משיח, אע"פ ששניהם עשו פעולות שמצינו כמה גדולי ישראל שהעלו האפשרות שדוד  

 .בחייהם להשתדל להביא הגאולה לבני ישראל ולא הצליחו להביא הגאולה בפועל, וכמו שיתבאר

)שאותו האיש "הבטיח" שיבוא ויאסוף מארבע כנפות   210ראה גם מגן אבות )אמונות ודעות(, מהדרות מכון הכתב ע'    78

נתקיים   שלא  ולאחר  הדור,  באותו  הדבר  שיתקיים  הבטיח  שהוא  וע"ש  הדור,  השמים.  להמציא  באותו  הנוצרים  הוכרחו 

"פירוש" חדש בדבריו(. ילקוט שמעוני פרשת בלק רמז תשס"ו )קטע זו נמצא בדפוסים החדשים ונשמט מהדפוסים הישנים 

 "והוא עתיד להטעות ולומר שהוא מסתלק ובא לקיצים".  אודות אותו האיש  , שכתוב שםמפני הצנזור(

 . 70ע'   ראה גם ס' מלחמות ה' )יעקב בן ראובן( 79



המשיח:   ו"ביאות" בפעולות  זמנים  שני  שיש ב'  היא  דהיינו שאמונת הנוצרים המשובשת 
מן  ביאה הראשונה כאשר בא בעבר, ואז הביא ה"ברית החדשה", וגאל נפשות האנושות  

, שיקרה באיזהו פעם  " ביאה שני'שיהי' עוד זמן ו"ע"י הריגתו. ואח"כ הם מאמינים הגיהינם 
 לעתיד, שאז יהי' יום הדין, שכר ועונש, ועוד ייעודים. 

לפי    וש פירסילפו  שהנוצרים    לאחרו הבנתם המשובשת, הנה  לפי  ונבואות התנ"ך  פסוקי 
שיטתם הם פירשו שכמה נבואות בתנ"ך מדברים אודות ביאתו הראשונה של משיח, )כמו  

וכו'(, וכמה נבואות אחרות )כמו נבואת    ,ישעי' פרק נג ועוד כו"כ פסוקים ומזמורי תהלים 
דניאל ז, יג ועוד( מדברים לפי שיטתם בביאה שני'. וא"כ נמצא שלפי דבריהם צריך לחלק  
 בין הנבואות אודות ביאת המשיח, ולפרש חלקם על ביאה הראשונה וחלקם על ביאה השני'. 

מזה שבהפסוקים אודות ביאת המשיח    80ובתור סניף להבנתם המשובשת, הם רצו להסתייע
יש תיאורים שונים אודות אופן ביאת המשיח, שבפסוק א' נאמר שמשיח יביא כעני ורוכב על  

", והם רצו לפרש שהשינוי בין  82, ובפסוק אחר נאמר שמשיח יבוא "עם ענני שמיא 81חמור 
הפסוקים מורה על השני ביאות, שבביאה הראשונה בא אותו האיש כעני ורוכב על חמור  

 ובביאה השני' יבוא עם ענני שמיא )עם תוקף וגבורה(.  ,סובל יסורים וכו'( דהיינו כעני )

והנה מובן ופשוט שלפי תורת ישראל כל זה אין לו שום שורש וענף, כי הרי כל מושג הנוצרים  
ומביא   של ביאה הראשונה )שלשיטתם בה נהרג המשיח בכדי לגאול הנפשות מגיהינם, 

)שבה  , וכל ה"ההוכחות" לביאה הראשונה בתנ"ך  83אין לו שום מקום ביהדות  תורה חדשה(
מיוסד על פירושים מסולפים ומשובשים, ובדרך ממילא מובן שאין שום מקור  משיח נהרג(  

 לומר שיש שני ביאות של משיח בתנ"ך. 

וזה שמצינו נבואות שונות באופן תיאור ביאת המשיח, הוא מפני שיש אופנים שונים בביאת  

אמר רבי אלכסנדרי רבי יהושע בן לוי רמי  , כמו שביארו חז"ל )סנהדרין צח, א( "84המשיח 
אחישנה  וכתיב  בעתה  כב(  ס,  )ישעיהו  אחישנה   , כתיב  בעתה  ,זכו  זכו  רבי    . לא  אמר 

אלכסנדרי רבי יהושע בן לוי רמי כתיב )דניאל ז, יג( וארו עם ענני שמיא כבר אינש אתה  
 ". לא זכו עני רוכב על חמור  , זכו עם ענני שמיא ,וכתיב )זכריה ט, ט( עני ורוכב על חמור

אינו נכון כלל, ואין שום מושג    דבריהם המענה האמיתי לטענת הנוצרים, הוא שכל  דהיינו ש
בתנ"ך של "שני ביאות", דהיינו ביאה ראשונה שבה משיח ייהרג וביאה שני' שאז יבוא ויקבץ  

 
 .  73ראה חרב  פיפיות )לר' יאיר בן שבתי( פרק יח. מגן וחרב ע'  80

 זכרי' ט, ט.  81

 דניאל ז, יג.  82

משיח בן דוד  ובלשון הרמב"ן בויכוחו "כי לא תמצא לעולם בשום ספר מספרי ישראל לא בתלמוד ולא בהגדות שיהרג    83

 לעולם, ולא שימסר ביד שונאיו ולא שיקבר בין הרשעים".

 )ישעי' נג, ד(  לפי המבואר בכמה מקומות בחז"ל שמשיח סובל יסורים, ושעליו נדרש הפסוק : אפי' יש להוסיף וליתר ביאור

  ומכאובינו   נשא   הוא  חליינו   אכן   שנאמר   ,שמו  רבי   דבי  חיוורא  אמרי  ורבנן )ראה סנהדרין צח, ב "  - אכן חלינו הוא נשא וגו',  

, אלא מדובר  המשיח ביאת  אמנם מ"מ מובן שאין זה נקרא    - (  מקומות  ", ועודומעונה  יםק אל  מוכה  נגוע  חשבנוהו  ואנחנו  סבלם

בפעם הראשונה  ביאת המשיח  המסולפת, ש ושיבוש הנוצרים בזה הוא שהם חידשו ההבנה    . לפני ביאתועל יסורים שסובל 

 . ביאת המשיח והבאת הגאולה)"ביאה ראשונה"( הוא שבא וסובל יסורים ונהרג, דהיינו שזה גופא הוא 

 ראה ס' חרב פיפיות שם. 84



הנפוצות וכיו"ב. אלא כל הנבואות מדברים אך ורק על ביאה אחת, שבה משיח בא ויחזור  
מלכות ישראל ויבנה המקדש ויקבץ נדחי ישראל ויקיים שאר היעודים. וממילא מובן שכל  
  זמן שזה לא נתקיים, אי אפשר לומר שכבר בא המשיח, ואין כאן גדר של "ביאת המשיח" 

 כלל וכלל. 

והמעיין הישר בענין זה יבין, כי מענת היהודים על טענת הנוצרים אודות "ביאה שני'",    .ד כ
דהיינו שמי שלא הצליח לגמור פעולותיו של  )אינה שה"יהדות אינה מאמינה בביאה שני'",  

כי טענה זו לכשלעצמה  מלהיות משיח מכאן ולהבא(,   "נפסל" משיח בפעם הראשונה שוב  

 אינה תירוץ הולם לטענת הנוצרים: 

טענת הנוצרים היא שבתנ"ך מתואר ביאת המשיח שני פעמים: בפעם הראשונה הוא סובל  

 יסורים ונהרג וכו', ובפעם השני' הוא בא בכבוד ובגדולה ומקבץ הנפוצות ומקיים עוד יעודים. 

  מצליח   ואינודהיינו, שטענתם אודות "שני ביאות" אינה שיש ביאה ראשונה שבה משיח בא  
עוד הפעם   ישוב  ולאחר מכן הוא  לגמרם, אלא שה"שני    יצליח   הוא  ואזלגמור פעולותיו, 

בפעם הראשונה בא, ואז   (1ביאות" הם מלכתחילה שני סוגים שונים של פעולות המשיח:  
 ( אח"כ בא בפעם שני' ואז מקבץ הנפוצות וכיו"ב. 2תפקידו הוא לסבול ייסורים וליהרג. 

בפעם הראשונה, כי    וא"כ מובן שלשיטת הנוצרים, אינו נכון לומר שאותו האיש "לא הצליח"
בביאה   "תפקידו"  מילא  הוא  שאז  דהיינו  הראשונה,  בפעם  "הצליח"  אכן  הוא  לשיטתם, 
שאר   קיים  שלא  וזה  חדשה"(.  "ברית  )ולהביא  וליהרג  ייסורים  לסבול  שהוא  הראשונה, 

וכו'( הנפוצות  )קיבוץ  בפעם   הייעודים  תפקידו  שהרי  בפשטות,  מובן  הראשונה,  בפעם 
הראשונה הי' לבוא כעני וסובל יסורים וליהרג ע"י בני אדם, והרי מובן שלא שייך שבאותו  

 העולם ויקבץ הנפוצות וכו' )כמו שהם חושבים שיהי' בביאה השני'(. ביאה יבוא כמלך על על  

 של "ביאה הראשונה" בתנ"ך לטענת הנוצרים הוא שאין שום מושג  יתיתמאלא המענה הא 
שבה משיח נהרג, ואין שום מושג כלל של "שני ביאות", של ביאה אחת שבה המשיח בא  

 , וכנ"ל בארוכה. ומקיים כל היעודים

וכאן יש  הכ והם מפרשים  .  יסודי בהבנת הדברים,  ועושים טעות  כמה אנשים שנתבלבלו 
אותו האיש לגמור פעולותיו, אבל הוא   שטענת הנוצרים הי', שבביאה הראשונה "לא הצליח"

חדש שלא נמצא בשום א' מספרי    דבר   מחדשיםהם  עפ"ז  יצליח לגמרם בביאתו השני'. ו
על  הויכוחים והוא שמענת היהודים  הוא ש"אין היהדות מאמינה בביאה    טענת הנוצרים , 

בפעם   פעולותיו  לגמור  הצליח  שלא  שמי  להאמין  אפשר  אי  התורה,  שלפי  דהיינו  שני'", 
הראשונה   בפעם  הצליח  לא  אם  כי  פעולותיו,  יגמור  ואז  שני'  בפעם  יבוא  שוב  הראשונה 

 באמצע, הוא נפסל מלהיות משיח.  ו"נתקע" 

 תשובת היהודים: הן מצד טענת הנוצרים, והן מצד  ודבר זה אינו נכון כלל, 

יאמינו שאותו   שהיהודים  דהיינו  הנוצרים,  דת  יקבלו  שהיהודים  הי'  הנוצרים  טענת  עיקר 
(, ולכן  המשיח   לביאת )דהיינו שה"ביאה הראשונה" נחשב כבר   בא  וכברהאיש הוא משיח  

הצליח   לא  האיש  שאותו  שאע"פ  יאמינו  שהיהודים  הי'  לא  וטענתם  דתם.  בפעם  יקבלו 
הראשונה, מ"מ ישוב ויצליח בפעם שני', כי טענה זו לכשלעצמה אינה כלום, כי עד שיבוא  
ויצליח בפעם בשני' אין להם שום טענה אל בני ישראל, אלא עיקר טענתם הי' שיאמינו שהוא  

 משיח ויקבלו דת הנוצרים על סמך "ביאתו הראשונה", וכדלקמן. 



טענת  אודות  וגם הבנתם במענת היהודים אינו נכון כלל, כי מובן מעצמו שמענת היהודים  
הנוצרים אודות "ביאה שני'", אינה שמי שלא הצליח להיות משיח בחייו הקודמים, אי אפשר  

הביאו בפשיטות  וכמו שיתבאר לקמן שהרבה גדולי ישראל    -להאמין שהוא ישוב ויהי' משיח  
ויהיו משיח, אע"פ שהשתדל להביא  86)או זרובבל  85שדוד המלך   האפשריות יקום לתחי'   )

הצליח  ולא  בחייו  הוא  אלא    ,–  87הגאולה  האמיתי  בה"טענה"  המענה  ממשות  שום  שאין 
אודות   כי אין שום מקום להטענה המשובשת  יש שתי ביאות נפרדות של משיח,  שכאילו 
"ביאה הראשונה". וממילא נמצא שכל מה שמצינו בתנ"ך הוא היעודים של קיבוץ גליות ובנין  

וכו' ) (, ועד  –דהיינו היעודים שעליהם טענו הנוצרים שיתקיימו ב"ביאה השני'"    -ביהמ"ק 
 כלל.  שהם יתקיימו אין כאן גדר של "ביאת המשיח"

. וליתר ביאור: כלפי טענת הנוצרים עצמם אודות ביאה שני', מובן מעצמו שמענת היהודים  וכ
  , היא שאין שני ביאות של משיח, ואין שום מושג של ביאה ראשונה שבה משיח נהרג וכו'

ויש רק ביאה אחת שבה המשיח בא ומקיים כל היעודים. וממילא מובן שמשיח עדיין לא בא  

 ואותו האיש אינו משיח.  

הטעם למה אין לחשוב למה אותו האיש הוא יהי' זה שיהי' משיח לעתיד,  לשיטת היהודים,  )ו
מובן מעצמו כי לפי שיטת היהודים הוא אינו ראוי כלל להיות משיח לא בעבר ולא בעתיד,  

 .  (88וכנ"ל 

 
על פרשת בהר  רמזי רבינו יואל )מבעלי התוספות(  ;זהר חלק א פב, א  ;נא,  א  רבה  איכה;  ד"ה  ב"פ  ברכותירושלמי  ראה    85

שני לוחות הברית  ; ואילך קלח ' ע לך ' פזהר  להר' משה קורדובירו על יקר  אור ; ט, ל' ירמי ועל, כד, לז ליחזקאל ק "רד; כה, מט

ספר חלקם ;  פרשת בהר בסוף חלק תורה אור, ובסוף ספרו. וראה שם על מס' פסחים, מצה עשירה, קרוב לסוף דרוש הראשון

לעיל  נסמנו  ועוד הרבה מקומות ש  ;אפרים )לנכד הבעש"ט( סוף פרשת בהרדגל מחנה  ;  בחיים )לר' חיים פאלאגי( ע' יב, א

 .       בפרק 

 ראה מלבי"ם סוף חגי.  86

אודות דוד המלך, הרי ידוע שכל פעולותיו היו דומים לפעולות המשיח, כמו שהביא הרמב"ם בהל' מלכים ריש פי"א, עד   87

, ראה רש"י  ולא הצליח   כדי כך שדוד נקרא )שם( בשם "משיח הראשון". וגם ידוע שהי' רוצה להביא הגאולה השלימה בימיו 

", ועד"ז בדברים רבה א, טז.  רמז שיבא דוד בן ישי לכלותם ואין מניחין אותו מן השמים עד שיבא מלך המשיח בפ' לך טו, יא "

פ"ז  וראה   ח"ב  דין  חקור  רמ"ע מפאנו בספרו עשרה מאמרות מאמר  וזמריו    גם  יזכה בשיריו  ימיו אולי  כל  "הי' דוד צופה 

 שאמר כמה שירות ותשבחות לפניך לא עשיתו)וראה שם ח"א פי"ב; סנהדרין צד, א, "ומה דוד מלך ישראל    ליעשות משיח"

ראה גם ילקוט שמעוני ריש פ' ויקהל "כל ימיו של דוד  ו  . עמק המלך שער טז )שער רישא דז"א( סוף פי"ב. שם פמ"ג.משיח"(

שני בנים הללו לכבוש העולם והדמיון בין דוד ומשיח מבואר גם במכות כג, ב, ריב"ן ד"ה ממני "מעין דוגמא של משיח הי'".  

מלך מסוף העולם ועד אשר דוד "  ,ובכ"משיר השירים רבה א, א, ]ו[  כעין זה ב, )וראה  "שהרי עתיד דוד ומשיח לצאת ממנה

מדרש תהלים בתחילתו "דוד הוציא את ישראל משעבוד גליות". באר משה )להאדמו"ר מאוזרוב( על שמואל, ע' תנח.  . סופו"(

, הי' נעשה דוד משיח, ראה מחשבות חרוץ לר' צדוק הכהן, מהדורת הר ברכה  והי' אז הגאולה השלימה  ואלמלי זכו ישראל 

 .158ע' 

ואודות זרובבל, הרי הוא השתדל לבנות בית המקדש ולקבץ היהודים בחייו לארץ ישראל, שכל אלו הם חלק מפעולות  

המשיח. ואילו זכו בני ישראל והי' אז הגאולה השלימה, הי' זרובבל נעשה אז משיח. ראה דובר צדק )לר' צדוק הכהן( מהדורת  

מלבי"ם ריש  תקנת השבין )לר' צדוק( סי' ד.  .  196מהדורת הר ברכה ע'   ץ )לר' צדוק הכהן(מחשבות חרו.  244הר ברכה ע'  

 חגי.

שנת"ל(וגם    88 מעצמם,    ,)כמו  להבין  יכולים  היו  "ביאה  הנוצרים  של  בתנ"ך  כזה  מושג  שום  שאין  היהודים  שלשיטת 

הוא שהוא   "מה שכן נקבע ונתגלה ע"י "ביאתו הראשונהנמצא שוב שלפי שיטת היהודים, הראשונה" שבה משיח נהרג, הרי 

אמר שה' שלחו להביא הגאולה ונתגלה כשקרן ובדאי שהרי לא הביא הגאולה, )שהרי לפי שיטת  הי' שקרן ובדאי, כי הוא  

, מכיון שהיהודים לא מאמינים ב"ביאה הראשונה" הרי  וממילא   נחשב ל"הבאת הגאולה"(. היהודים, א"א לומר ש"הריגתו"



אמנם יש דיון אחר לגמרי )שאינו קשור כלל לויכוח הנוצרים עם היהודים( והוא, שמי שהוא  
פעולות  באמת ראוי להיות משיח ע"פ תורה, והשתדל להביא הגאולה והתחיל לקיים כמה  

ולא הצליח לגמרם ולהביא הגאולה בחייו,  לותיו של משיח ע"פ התורה,  שהם אכן מעין פעו
האם אפשר לומר שהצדיק הזה יקום לתחי' לעתיד כשיגיע זמן הגאולה ואז יעשה הפעולות  

 ויביא הגאולה.  יצליחהנדרשות של משיח ו

ואין לזה שום דמיון אפילו  אודות "ביאה שני'",  וענין זה אינו שייך כלל להדיון עם הנוצרים  
בקריאת שמות בעלמא. כי פשוט וברור אשר ע"פ תורה יש רק ביאה אחת של משיח, ולכן  

 ממא נפשך: 

באם יעמוד מלך מבית דוד וכו' ויקיים כל היעודים הנדרשים ממנו )היינו הסימנים של חזקת  
  משיח ומשיח ודאי המנויים ברמב"ם הל' מלכים פי"א ה"ד(, אז הוא משיח בודאי, וע"פ תורה 

 עכשיו ברור שבא המשיח. 

יוכל  אמנם אם לא יצליח לקיים כל היעודים הנדרשים ממנו, ואפילו אם יעשה רובם אבל לא 
)אע"פ שהאיש הזה הוא צדיק  הרי אז נתברר שעדיין לא בא משיח, דהיינו ש  – כולם  לעשות  

מצד עוונות הדור לא זכו שיהי' אז הגאולה, ואין כאן חלות שם של ביאת המשיח  וכו', אמנם(  
]וכמו שיתבאר בשאר חלקי הספר, איש כזה נקרא "משיח שלא הצליח" )ועליו מדבר  כלל.  

הרמב"ם בהל' מלכים פי"א ה"ד(, ועדיין הוא ראוי להיות משיח, ואינו נקרא בשם "משיח  
 שקר"[. 

וכשבאנו לדון האם צדיק זה יכול להיות זה שיבחור בו הקב"ה לכשיגיע זמן הגאולה להקימו  
ולהחיותו ולשלחו לגאול את ישראל, הנה המענה בפשטות היא שאין שום סיבה וטעם למה  

)וכמו שמצינו דעות   יוכל צדיק זה להיות המשיח,  יכולים  )כנ"ל(  לא  וזרובבל  שדוד המלך 
אי"ה כשנדון בשיטת הרמב"ם אודות משיח שלא  ]  .להיות משיח( וכמו שיתבאר בארוכה 

ולא הגיע זמן הגאולה, אבל    בפועלשכוונת הרמב"ם הוא רק שהתברר שאינו משיח    ,הצליח 

 .  [לא שהצדיק הזה "נפסל" מלהיות משיח לעתיד באם ירצה ה'

אמנם זה פשוט שאין שייך כלל לומר שהצדיק הזה כאשר חי בעבר והשתדל להביא הגאולה,  
פעולותיו נקראו בשם "ביאה ראשונה", ולכשיקום לתחי' יהי' פעולותיו נקראים בשם "ביאה  

 שני'". 

מתבלבלים כמה אנשים, ואינם מבחינים כלל ההבדל בין אמונת הנוצרים, שלפי  ובענין זה  
שיש רק ביאה אחת של משיח   אמונתם הכוזבת יש "שני ביאות", לאמונת התורה )להבדיל( 

 ולא שייך לחלקה לשנים, וכנ"ל.  

וגם מתבלבלים האנשים האלו ואינם מבינים שע"פ תורה וע"פ הלכה יש הגדרה ברורה מה  

כמו שמפרט הרמב"ם   ואיזה פעולות נקרא בשם "פעולות המשיח",נקרא "ביאת המשיח",  

דמיון   פי"א ה"ד. ואין שום  אותו האיש לביאת המשיח  כלל  בהל' מלכים  בין פעולותיו של 

 כלל לומר ע"פ הלכה שאותו האיש התחיל "שליחות משיחית". , ולא שייך  ההלכתי כלל

 
 יהי' זה שיבוא לעתיד ויקיים ייעודי הגאולה.שוב מובן מעצמו למה הם לא מאמינים שאותו האיש 



 הטענה אודות "ביאה שני'" לא הי' עיקר טענת הנוצרים

. ועכשיו נחזור להויכוחים בין היהודים להנוצרים, ונראה האם בכלל הי' איזה סברא לומר  זכ
 שטענת הנוצרים אודות ביאה שני' ישפיע על הויכוחים האלה, ומה הי' מענת היהודים עלי': 

הנוצרים  כמו שנתבאר לעיל, פשוט וברור לכל אחד שמעיין בספרי הויכוחים האלו, שמגמת 
, הי'  בא  וכבר"הוכחות" שלהם שאותו האיש הוא משיח  באת הבויכוחם עם בני ישראל וה

ולכן   וכו',  וה"ברית החדשה"  הנוצרים  עצמם דת  על  יקבלו  היהודים שהם  ל"שכנע"  בכדי 
השתדלו להוכיח מכל מיני פסוקים איך שאותו האיש הוא באמת משיח והוא גאל הנפשות  

 או עליו הנביאים שהוא יתן ברית חדשה וכו'. בושכבר נתנ ,מגיהינם 

והיהודים טענו שאין זה נכון כלל, ושאין זה תפקיד המשיח לגאול הנפשות מגיהינם ולהמציא  
ברית חדשה, וכל "הוכחותיהם" מהפסוקים הוא שקר וסילוף. אלא עיקר תפקיד המשיח הוא  
לגאול את ישראל מן הגלות הגשמי ולבנות בית המקדש ולהביא שלום לעולם ושאר יעודי  

 ולים להאמין שאותו האיש הוא משיח וכבר בא. הנביאים, ולכן אינם יכ

אותו האיש הרבה   והנה באם יטענו הנוצרים בחזרה:  קיים  עדיין לא  "אכן, אתם צודקים, 
מיעודי הגאולה, אבל אנחנו מאמינים שהוא יבוא בפעם שני' ואז יקיים יעודי הגאולה שלא  

 הראשונה", קיים בביאה 

הרי מובן שכוונתם בטענה זו לא הי' שהיהודים יאמינו שאותו האיש יהי' משיח רק   -
)כשיבוא ב"ביאה השני'"(, כי אם היו מקבלים הבנת היהודים שמשיח יבוא    לעתיד

רק בעתיד וכל פעולות אותו האיש בביאה הראשונה אין להם שום קשר כלל לביאת  
 - ,  89המשיח, הרי נמצא שכל דתם בטל ומבוטל ממילא וכנ"ל בארוכה 

אלא מובן שטענתם הי' שהיהודים יאמינו שכבר בא משיח )דהיינו שביאתו הראשונה של  
אותו האיש נחשב כבר "ביאת המשיח", ואז נתקיים ה"יעוד המשיחי" של נתינת ברית חדשה  
ב"ביאת   יאמינו  שהיהודים  רצו  הנוצרים  אחרות:  ובאותיות  הנוצרים(,  דת  וחידוש 

 , 90הראשונה" 

אלא שכאשר יטענו היהודים שאי אפשר לומר שאותו האיש הי' משיח וכבר בא שהרי כל    -
ייעודי הגאולה לא נתקיימו, יטענו הנוצרים בחזרה שאמת הוא שלא נתקיימו היעודים האלו,  
אבל תדעו לכם שיש בביאת המשיח שני שלבים )ושני "ביאות"(, וביאה הראשונה של אותו  

"ז גאל הנפשות מגיהינם והביא ברית חדשה, ועוד יבוא בפעם  האיש הוא שבא ונהרג ועי
שני' ואז יקיים כל אותם היעודים שהיהודים הזכירו, אבל מ"מ אתם צריכים להאמין שכבר  

 בא משיח ב"ביאתו הראשונה". 

דהיינו שהנוצרים השתמשו בטענת ה"ביאה השני'" בכדי להעמיד טענתם אודות ה"ביאה  
 הראשונה". 

 
וא"כ, אפילו אם ישכנעו מישהו להאמין שאותו האיש יבוא בפעם השני' ואז יהי' משיח, הרי הוא צריך לחכות עד שזה    89

, כי מובן מעצמו שכל זמן שעדיין לא בא משיח אין  אין כאן שום דת חדשה ותורה חדשהבוודאי ש ועד אז , יקרה )לפי שיטתו(

 . פי' לשיטת הנוצרים( שיש כבר לקיים הברית החדשה ולבטל ח"ו התורהשום הוא אמינא לומר )א

 ראה ספר וכוח )להרב ברוך בענדיט גליקסמאן( סוף ע' יד.  90



 ומהו  היהודים עונים על זה? 

ל"ביאה   בתנ"ך  מקור  שום  אין  היהודים  אמונת  לפי  הוא  זה  על  היהודים  שמענת  פשוט, 
ונותן דת חדשה וכו'. וכנ"ל. וממילא מובן שטענת הנוצרים   הראשונה", שבה נהרג משיח 
אודות "שני ביאות" אין לה שום מקום כלל. וממילא חוזרת טענת היהודים למקומה, שאיך  

 יח וכבר בא באם לא קיים כלל יעודי הגאולה בביאתו.  אפשר לומר שאותו האיש הוא מש

משיח    בא  לא  עדיין]ומובן שאי אפשר להנוצרים לענות בחזרה שאכן היהודים צודקים ש
בביאה הראשונה, אבל אנחנו מאמינים שבא יבא בביאה השני' ואז יבוא ויקיים יעודי הגאולה  
ורק אז ייעשה משיח, כי באם כן נמצא שהנוצרים מודים אשר כל דתם בטל ומבוטל ממילא,  

וגם שוב מובן מעצמו למה לא יאמינו היהודים שזהו    . ואין להם שום טענה כלל על היהודים
ם עדיין לא הביא הגאולה בביאה הראשונה נמצא שהוא הי' שקרן ובדאי,  אותו האיש כי א 
 וכנ"ל בארוכה[. 

וא"כ מובן לכל מי שמעיין בתוכן הויכוח, שטענת הנוצרים אודות ביאה שני' לכשלעצמה אינה  
עיקר הויכוח כלל, כי כל כוונתם בטענה זו הי' רק להעמיד טענתם אודות "ביאה הראשונה".  

אין שום אפשרות לשכנע מישהו להאמין שאותו האיש יבוא בביאה שני',   )ובאותיות אחרות:
אם לא מאמינים בביאה הראשונה. והטענה אודות ביאה שני' היא רק לתרץ הקושיא למה  
בביאה   אמונתם  על  מונע  להסיר  בכדי  בא  ועיקרה  היעודים,  שאר  האיש  אותו  קיים  לא 

 הראשונה(. 

השני'(,   הביאה  )ולא  הראשונה  הביאה  אודות  להנוצרים הוא  בין היהודים  ההבדל  ועיקר 
)ב"ביאה הראשונה"( שבה המשיח   שהנוצרים טוענים שיש כזה מושג של ביאת המשיח 

נהרג וגואל הנפשות ומביא ברית חדשה, וטענת היהודים הוא שאין כזה מושג בתנ"ך, ומה  
מובן   וממילא  כלל,  האיש  אותו  אצל  נתקיימו  ייעודים שלא  הרבה  הוא  מוזכר בתנ"ך  שכן 
על   אין להם  וממילא  כלל,  נקרא ביאת המשיח  שביאת אותו האיש בפעם הראשונה אינו 

 . 91ם יאמינו בוהיהודים שום טענה שה

ובאמת, לא מצינו ברוב ספרי הויכוחים שהנוצרים בכלל יזכירו הטענה אודות ביאה שני',  
(, כי לא זה  ולא כטענה עיקרית )ובאותם מקומות בודדים שהוזכר, הוזכר רק כטענה שולית 

 הי' עיקר הויכוח כלל, ולא בזה הי' תלוי עיקר הויכוח כלל. 

וכלפי עיקר טענת היהודים, ]בנוסף לזה שהם הראו שכל הפירושים של הנוצרים הם דברים  
משובשים ואין להם שום ממשות כלל[, שאי אפשר להם להאמין שאותו האיש הוא משיח  

הנה תגובת הנוצרים לזה    –מכיון שעיקר ייעודי הנביאים אודות משיח מעולם לא נתקיים  
ב שעיקר    עיקרהי'  לפרש  ורצו  האלו,  הכתובים  כל  של  מסולף  פירוש  חידשו  שהם  עי"ז 

 
 .22-21ואילך,  6ע'  וכוח )להרב ברוך בענדיט גליקסמאן(פר ס גם ראה 91

וממוצא דברים מובן למעיין שהנוצרים לשיטתם, מכיון שהם האמינו שאותו האיש כבר נעשה משיח ב"ביאה הראשונה" 

ולשיטת היהודים הנה ב"ביאה הראשונה" הוכח בודאי   . וקיים כמה יעודים, לכן הם האמינו שיבוא עוד פעם ב"ביאה שני'"

, )אלא שלא  שאותו האיש הוא משיח שקר, וממילא מובן אשר אותו האיש אינו ראוי כלל להיות משיח לא בעבר ולא בעתיד

 אמרו זה בפירוש ברוב הויכוחים, כמו שנתבאר לעיל(. 



נפשית  או שהייעודים האלו כבר נתקיימו92הגאולה המדובר שם הוא  או שהיו על תנאי    , , 
 . וכיו"ב, וכנ"ל 

שהיעודים האלו יתקיימו בביאה שני'. ומזה עוד  וברוב ספרי הויכוחים לא תירצו הנוצרים  
שבמשך הדורות, טענת הנוצרים אל בני ישראל שיאמינו בביאה הראשונה אינו תלוי    ,הוכחה 

שגם   שהאמינו  נוצרים  הרבה  היו  הדורות  שבמשך  ובפרט  השני',  בביאה  באמונתם  כלל 
,  93בביאה השני' לא יתקיימו כל ייעודי הנביאים כפירושם הפשוט כפי שהאמינו בני ישראל 

 .  שיעודים אלו יתקיימו בביאה השני' ישראלוא"כ הם בודאי לא היו יכולים לטעון אל בני 

 הטענה אשר "היהדות מצפה שהמשיח ישלים את שליחותו בהנסיון הראשון שלו" 

מסיונרים לענות לטענת הנוצרים )האומרים אשר  -. והנה בימינו, רגיל אצל הארגונים אנטי חכ
כמו ריבוי שלום בעולם ולפעול   –אותו האיש ימ"ש יקיים היעודים העיקריים אודות הגאולה 

בביאה השני'(, באמרם ש"היהדות אינה מאמינה בביאה שני'",    - על כל העולם לעבוד ה' וכו'  

שלו  הראשון  בהנסיון  שליחותו  את  ישלים  שהמשיח  מצפה  "היהדות  אשר  "  94ומסבירים 
 וממילא מובן שאותו האיש אינו משיח. 

  נמצא  שלא הסברהוהנה ראשית כל יש להבהיר, אשר הרצאת הדברים בנוסח הנ"ל, הוא 
. ולא כאותם המשתבשים ורוצים לפרש  שבין היהודים והנוצרים  הויכוחים  מספרי'  א  בשום

 טענת היהודים בספרי הויכוחים באופן דומה, וכמו שנתבאר לעיל בארוכה.  

ח"ב מאמר יב פרק  והרצאת הדברים בנוסח הנ"ל, מיוסד ככל הנראה על דברי ספר הברית  
. וכמו שיתבאר להלן בארוכה בעז"ה, כוונת ספר הברית הוא שמי שאומר שהוא משיח  95ט

 
ולדוגמא, לשיטת הנוצרים, היעוד אודות קיבוץ גליות פירושו הוא "הקהילה מאנשי האמונה" )ולא קיבוץ עם בני ישראל(    92

 .  15והנסמן שם בהערה  25ראה חרב פיפיות ע'  – 

ראה לדוגמא ס' המאורות מלחמת מצוה ח"ב ע' שמט, שהנוצרים טענו שלא יבנה בית המקדש עוד. וראה ס' מחקרים   93

וכמה מהנוצרים במשך הדורות לא סברו שבביאה השני' של אותו האיש יתקיים היעוד  ואילך. 556ח"ב ע'  ומקורות )רונזטל(

עם ישראל ולא הנוצרים(. ואכמ"ל. וראה גם ספר וכוח )להרב ברוך בענדיט   – של קיבוץ נדחי ישראל במובנו הפשוט )דהיינו 

כפי שהיא    – ואילך. א"כ לשיטתם, מובן שהם לא היו יכולים לטעון שאותו האיש ימלא תפקידו של משיח    30ע'   גליקסמאן(

 בביאתו השני'.  – לפי אמונת התורה ובני ישראל 

 .  37, 5( לר' ארי' קפלן, ע'  The Real Messiahראה לדוגמא הספר "המשיח האמיתי" )באנגלית 94

אך אשאלך והודיעני אם בא יבא משיח בימינו והרוב מבני עמנו יעידון ויגידון עליו כי הוא זה אשר יושיעם מיד   וז"ל שם:  95

והשיב לו דע לך שאפילו אם יעידון עליו כל ישראל כי זה האיש    .אם מחיב אני להאמין כי הוא הוא המלך המשיח   ,אויביהם

אני לא    ,ץ ובכל הגויםראהר לא נבךאו בכל  שואפילו יעשה אותות ומופתים בשמים ובארץ א  ,משיח ה' ומושיע אין זולתו

ויקבץ נדחינו מאךבע כנפות האךץ כל ישראל חברים כאיש אחד    ,אאמין כי הוא ולא אחר עד שיגמור הדבר באותו הדור

  ,יושיע ציון ויבנה חומות ירושלים ובית המקדש ונקריב כל הקרבנות תמידין כסדךן ומוספין כהלכתן דבר יום ביומו ,לארצנו

כך אאמין כי הוא זה ולא  ואחר  ,ל בטח והשכינה והנבואה תשוב לציון ויתקיימו כל הנחמות שהתנבאו הנביאיםישראוישב  

 .אחר

אף גם איני מחיב להכחישו בעוד שלא ימצא בו   ,אמנם כל עוד שלא יגמור כל אלה אין אנו מחיבים להאמין כי הוא זה דוקא

ה לפי מחסום ואחשוב בלבבי אשמר ,ה בספק ודמךתי אעמשרק על מ .פה או ךבר שקר בפיו דבר נגד תורתנו שבכתב ושבעל

כי כבר קרה לישראל כן    .ועל משמרתי אנכי נצב לראות סוף הדבר  .ויכול להיות אחר ולא הוא  ,ולא אחר  יכול להיות הוא

כי יותר מעשר פעמים קרה לנו בזו הגלות אשר קם    .עם לא הושיע לנוזרוזה במשיחים מזויפים  הלות החל  בגפעמים רבות  

ה' וכובע   יהודי והרעיש את העולם באמרו שהוא משיח  ישראליפשועה בראשו והוא  יאיש  רעה    ,דה את  נשא רוח  וכלם 

בפרט האחרון שבהם היה משיח מדיח את ישראל מתורת ה'    .להשמדם עדי עד ואנחנו לא נושענו ועדיין לא שבנו לנחלתנו

סופו מוכיח על  ו  ,אשר העידו עליו רבים וגדולים מבני עמנו שהוא ולא אחר כי טעו בו  ,רשעים ירקבשם  ורב הכופר ש"צ  



ולא הצליח להביא הגאולה בשלימותו, הרי זו הוכחה    –לגאול את ישראל    שלחו'  שהדהיינו    –
שהוא הי' מלכתחילה    תחילתו  על  סופו  שהוכיח , דהיינו  אלקים  שלחו  ולאשהוא משיח שקר  

שקר,  מתחילתו,   משיח  ובדאי  שקרן  הי'  שהוא  פעולותיו    דהיינו  של  למפרע  )ונתגלה 
 של שקרן ובדאי(.  יומלכתחילה לא היו באמת פעולותיו של משיח אלא פעולות

ודברי ספר הברית אינם מכוונים לאותו האיש, שהרי ברור לכל שכל פעולותיו מתחילתן היו  
וכנ"ל. אלא ספר הברית מדבר   96ההיפך הגמור מענינו של משיח כפי שהוא ע"פ תורה, 

אודות א' אשר יש מקום לחשוב שהוא משיח, ויכול להיות אפילו שהתחיל לעשות פעולות  
שע"פ תורה הם מוגדרים כפעולותיו של משיח, אלא שמכיון שאמר שה' שלחו לגאול את  
ישראל ולא הצליח לגמור פעולות אלו  הרי הוכח שהוא משיח שקר, שהרי אמר שה' שלחו  

 ל תחילתו שלא שלחו ה' מלכתחילה. להושיע את ישראל והוכיח סופו ע

וגם כאן, אלו שמשתמשים בנוסח הנ"ל, כוונתם באמת הוא גם כן לומר אשר מכיון שאותו  
האיש טען שה' שלחו להביא הגאולה ולא הצליח להביא הגאולה בימיו, הרי זו הוכחה שהוא  
הי' משיח שקר )מתחילתו(, ומכיון שהוא משיח שקר מובן שאין מקום לומר שהוא הי' משיח  

 בחר ה' להיות המשיח לעתיד. בעבר או שהוא זה אשר י

אלא שבמקום לומר ולהבהיר ההשקפה היהודית האמיתית, שהי' ברור לכל חכמי ישראל  
כבר בחייו של אותו האיש שכל פעולותיו אינם פעולות של משיח כלל, ואדרבה הם ההיפך  

שונה, ולומר )מיוסד על דברי ספר הברית  בחרו להציג הדברים באופן קצת   -הגמור מזה,  
הנ"ל המדבר בשאר משיחי שקר(, אשר אפי' אי נימא שפעולות אותו האיש היו יכולים להיות  
,  מוגדרים בשם פעולות של משיח, אמנם סו"ס מכיון שלא גמרם בחייו הוכח שאינו משיח 

 . אלא שהוא משיח שקר 

וכנראה שהטעם למה השתמשו בהסברה הזאת ובנוסח זה, מפני שלא רצו להרגיז הנוצרים  
וכיו"ב ולומר להדיא אשר הי' ברור לחכמי ישראל גם בחייו של אותו האיש שכל ענינו הי'  

 היפך פעולות המשיח. 

ולכן בחרו להשתמש בנוסח "דיפלומטי" שיכול להתקבל גם אצל אלו אשר )אינם יהודים,   
או אלו אשר אינם מבינים שורש ההבדל בין אמונת הנוצרים והיהודים בענין המשיח, ולכן(  
סוברים שפעולות אותו האיש היו יכולים להקראות "פעולות של משיח", ולהסביר להם שאפי'  

אותו  כל    לשיטתם שפעולות  "פעולותיו של משיח", אמנם מכיון שלא גמר  נקראים  האיש 

 פעולות המשיח בחייו, לכן אינו משיח ו"אין נותנים לו הזדמנות שני'". 

 
כי אמר לו המלך או יומת ובעד השלח    ,שכאשר נתפרסם בין האומות ובבואו לפני המלך ישמעאל כפר יושת עליו  ,תחלתו

והרבה מישראל יותר משלש מאות נפשות רשעים ופושעים   .או ישתמד ויעשה ישמעאל וכפר בריתו את מןת ונשתמד  ,יפל

יחדו עמו בחייו ימח שמם  וכמה כפרו על  .נשמדו  רשע כמוהו בכל    ,נשמדי במות האוןו  ,ידי תלמידיו בדור אחר  קם  ולא 

רק אנו חייבים להאמין    .כאשר דברתי וספרתי קצות ארחות פריץ הזה כשהיה יהודי עד השמדו  ,המשיחים אשר היו לפניו

ומי    ,ומי שיגמור הדבר הוא הוא  ,והוא יגמור ישועת יעקב באותו הדוראל  שרהושיע את ילחל  יהוא  ו  , שבא יביא איש יהודי

נשבה   נשבר או  יגמור באותו הדור ומת או  פן תנקש אחרי תלמידיו הרעים    ךר למהש  .ואינו הוא ולא אלקים שלחשלא 

  .לא יפדה כי לא לו משפט הגאולה ,האומרים שלאחר כמה דורות בא יבא ויגאל

כוונתבאמת,  ו  96 ימ"ש  ס' הברית  עיקר  ימ"ש(  הי' לאפוקי האמונה בשבתי צבי  הי' בימיו אלו    )ולא באותו האיש  שעדיין 

]=כנודע ששבתי צבי ימ"ש  ומת או נשבר  ומי שלא יגמור באותו הדור  שאליו ירמזון מה שכתב בסוף דבריו ",  שהאמינו בו

שלאחר כמה  תלמידיו הרעים האומרים פן תנקש אחרי  ךר ל מהש .ואינו הוא ולא אלקים שלח  או נשבה נקרא "צבי השבור"[ 

 ".לא יפדה כי לא לו משפט הגאולה ,דורות בא יבא ויגאל



ומאותה סיבה, הנה במקום לומר להדיא אשר מכיון שאותו האיש לא הצליח להביא הגאולה  
הברית(   ספר  בדברי  )כנ"ל  הוא  בזה  שהכוונה  שקר",  "משיח  הוא  לכן  בימיו  בשלימות 

)אלא פעולות של    שנתגלה למפרע שכל פעולותיו לא היו מלכתחילה פעולות של משיח כנ"ל 
, השתמשו בנוסח "דיפלומטי" אשר "אין נותנים לו הזדמנות שני'", שהכוונה  שקרן ובדאי( 

האמיתית בזה הוא אשר מכיון שהוא משיח שקר מובן שאין שום מקום לומר שהוא זה אשר  
 יבחר ה' לעתיד להיות המשיח. 

. וזהו אמיתית הכוונה המסתתרת אחר הטענה שאין "היהדות מאמינה בביאה שני'",  טכ
וש"אין נותנים לו הזדמנות שני'". ולא כאלו שלא ירדו לשורש הדברים, וחושבים שכאילו  
שיש איזשהו יסוד באמונת היהדות האומרת אשר מי שהתחיל פעולות המשיח בכדי להביא  

 שנגמר, שהוא "נפסל" מלהיות המשיח מכאן ולהבא.  הגאולה ו"נתקע באמצע" ומת קודם  

לגאול את ישראל ו"נתקע באמצע", הרי הוכיח    שלחו'  שה  שאומראלא הכוונה כאן הוא שמי  
עי"ז  אלקים  שלחו  ולא סופו על תחילתו שהוא משיח שקר   אשר  ומובן   למפרע  נתגלה, 

שאותו האיש הוא שקרן וכזבן, וממילא מעולם לא הי' ראוי כלל להיות משיח, לא בעבר ולא  
 (. ולהבא מכאןבעתיד, )ולא שנתחדש כאן איזה פסול 

שמתחיל   משיח  להיות  הראוי  צדיק  בארוכה(,  הספר  חלקי  בשאר  שיתבאר  )כמו  אמנם 
לעשות פעולות של משיח )דהיינו פעולות כאלו שמוגדרות ע"פ תורה כתפקידיו של משיח(  
ולא אמר שה' שלחו לגאול את ישראל, ו"נתקע באמצע", ולא הצליח לסיימם, הנה אין  לומר  

מכאן ולהבא, אלא שנתברר שעדיין לא זכינו לביאת    שהאיש הזה "נפסל" מלהיות המשיח
הגאולה   זמן  עד  לחכות  צריך  ולכן  וכיוצא(,  הדור  עוונות  עיכוב  )מפני  המובטחה  המשיח 
השלימה, שאז ישלח ה' מי שיבחר להיות המשיח. ועדיין יתכן שאותו הצדיק הראוי להיות  

אשר יבחר ה' בעתיד    משיח שהתחיל פעולות המשיח בעבר ולא הצליח לסיימם, יהי' זה
 להביא הגאולה בזמנו.  

וכמו שמצינו במשך הדורות שהיו כמה צדיקים שהתחילו "פעולות המשיח", כמו דוד המלך  
כו"כ   ולמרות זאת סברו  ולא הצליחו להביא הגאולה בחייהם,  ו"נתקעו באמצע"  וזרובבל, 

 דוד המלך )או זרובבל( יהי' המשיח לעתיד. אפשר אשר גדולי ישראל ש

שיתבאר   הספרוכמו  חלקי  ודברי    בשאר  הברית  ספר  דברי  בין  ההבדל  שזהו  בארוכה, 
זה   שאינו  בידוע  נהרג  או  כה  עד  הצליח  לא  )"ואם  מלכים  מהל'  פי"א  בסוף  הרמב"ם 
שהבטיחה עליו תורה"(: דברי ספר הברית מוסבים על משיח שקר, דהיינו שאומר שה' שלחו  

ולבסוף לא הצליח. שאי ושהוא  הצלחתו מגלה  - לגאול את ישראל  ה',  למפרע שלא שלחו 
 משיח שקר. 

, )ולא  97לעשותם   משיחעל  המוטלות  פעולות  הלאידך גיסא, הרמב"ם מדבר על מי שעושה 
אמר שה' שלחו לגאול את ישראל, כי לשיטת הרמב"ם ברור שמי שהוא בחזקת משיח אינו  
אומר שה' שלחו לגאול את ישראל, כי א"כ אם לא הצליח ברור שהוא הי' נביא שקר, ולא  

, וכמו שיתבאר בשאר  "מלכי בית דוד השלמים והכשרים"הי' הרמב"ם כותב עליו שהוא מ
 חלקי הספר(, אלא שהתחיל ולא הצליח לגמרם. 

 
 ראה בהערה הבאה.   97



כותב הרמב"ם "בידוע שאינו זה שהבטיחה עליו תורה" שהפירוש בזה אינו שהוא משיח  ע"ז  ו
דוד השלמים והכשרים שמתו",  שקר, )שהרי מיד ממשיך הרמב"ם ש"הרי הוא ככל מלכי בית  

דהיינו שהוא צדיק כמו דוד המלך ושאר צדיקי מלכי בית דוד, ומובן ופשוט שאיש כזה אינו  
שקרן ובדאי או נביא שקר וכיו"ב(, אלא שאין כאן גדר הלכתי של ביאת המשיח כלל, כי עדיין  

, ונתברר שעדיין לא הגיע זמן הגאולה, אבל אין  98לא נתקיימו הבטחות התורה על הגאולה 
שיתבאר בשאר חלקי הספר   וכמו  לעתיד.  "נפסל" מלהיות משיח  הפירוש שהצדיק הזה 

 בארוכה בעז"ה. 

דמכיון שהרבה אנשים מתבלבלים כאן, יש להבחין ולפרט ההבדל בין    - . ולתוספת ביאור ל
 אמונת הנוצרים לשאר ענינים הנראים דומים אבל באמת שונים מחבירו: 

( מצינו בכ"מ בחז"ל האפשרות אשר צדיק שחי בדורות הקודמים שהי' ראוי להיות משיח,  1
יקום לתחי' בעתיד ואז יהי' משיח בפועל, דהיינו שאז יתחיל ויגמור יעודי הנביאים, )וכמו  

 שמצינו בחז"ל שאמרו אודות דניאל שהוא יהי' משיח(. 

ענין זה אין לו שום קשר ודמיון כלל להטענה של הנוצרים להבדיל אודות "ביאה שני'", כי  
כאשר אומרים אודות צדיק שחי בעבר שהוא הראוי להיות משיח, ולא זכה להביא הגאולה  
ראשונה"   "ביאה  כאן  הי'  לא  הרי  יהי' המשיח בפועל,  ואז  לעתיד  יחייהו  בימיו, שהקב"ה 

 כלל.   ותיו שהיו בעבר כאשר הי' חי לא נקרא בשם "ביאת המשיח" ו"ביאה שני'", כי פעול

)ויש הרבה אנשים שמבלבלים בזה, וחושבים שבאם אנחנו אומרים שיחייהו הקב"ה לעתיד 
ויהי' משיח אז נמצא שכאשר חי בעבר נקרא "ביאה ראשונה", ושיקום לתחי' זה נקרא "ביאה  
שני'", וזהו שטות והבל. ואפילו צדיק שאמרו עליו בחייו שהוא יהי' משיח, אין זה נקרא בשם  

כלל  על צדיק  "ביאת המשיח"  אומרים  דלא כטעות אצל כמה אנשים שחושבים שכאשר   ,
שהוא משיח הפירוש בזה הוא שכבר נשלח מאת ה' להביא הגאולה, אלא הפי' הוא שהוא  

 וכנ"ל בשאר חלקי הספר(.   לעתידהראוי להיות משיח והוא זה שיהי' משיח 

כי   ימ"ש לדניאל,  אותו האיש  מובן ופשוט שאין שום מקום למישהו לדמות  גיסא,  ולאידך 
דניאל הי' צדיק הראוי להיות משיח, משא"כ אותו האיש שלא הי' ראוי להיות משיח כלל וכלל  
כי כל ענינו ופעולותיו שעשה בעבר )במה שנקרא בשם הנוצרים "ביאה ראשונה"( הי' ההיפך  

שיח וכנ"ל, ועוד זאת שהי' משיח שקר, דהיינו שהי' שקרן ובדאי וממילא  הגמור מענינו של מ
 מובן שאיש כזה אינו ראוי כלל להיות משיח.  

( עוד מצינו בכמה ספרים שיש אפשרות אשר צדיק שחי בעבר, שהתחיל הפעולות להביא  2
  התחיללהיות משיח אלא שכבר    ראויהגאולה ולא הצליח לגמרם בחייו, דהיינו שלא רק שהי'  

כמה מהפעולות של משיח ולא הצליח לגמרם ולהביא הגאולה השלימה, הנה לעת קץ יחייהו  

 הקב"ה ואז יתחיל ויגמור היעודים שעלי' נתנבאו הנביאים ויהי' משיח. 

 
בשאר חלקי הספר יתבאר, אשר כל זמן שמשיח לא גמר כל הפעולות של "משיח ודאי", עדיין אי אפשר לומר שיש כאן    98

דהיינו שאע"פ ש"בנה מקדש במקומו", מ"מ כל זמן שלא קבץ נדחי ישראל, עדיין אין כאן וודאות קיום של "ייעודי הגאולה".  

משיח שלא נתקיימו יעודי הנביאים. ולכן כתבנו כאן בפנים ששהגיע הגאולה, וממילא מובן שעדיין אי אפשר לומר שכבר  

וענין זה יתבאר   הגאולה.התורה על  שמוטל על משיח לעשותם, אמנם עדיין לא נתקיימו הבטחות  עשה הפעולות  מצליח  

 במקומו בארוכה בעז"ה. 



דוד המלך יהי' משיח  הזכירו האפשרות ששובספרי גדולי הדורות  וכמו שמצינו בכ"מ בחז"ל  
מעלה   המלבי"ם  וכן  בזה(,  הצליח  ולא  השלימה  הגאולה  להביא  השתדל  שבחייו  )אע"פ 

)שהתחיל בימיו כמה פעולות של גאולה, כמו קיבוץ גליות ובנין בית  האפשרות שזרובבל  
 יקום לתחי' לעתיד ויהי' משיח.  , (השלימה המקדש, אלא שלא הצליח להביא הגאולה

וגם ענין זה אין לו שום קשר ודמיון להמושג הנוצרי "ביאה ראשונה" ו"ביאה שני'", כי גם כאן  
אין הכוונה שפעולותיו הראשונות היו בגדר "ביאה ראשונה" וכשיקום לתחי' יהי' "ביאה שני'",  
כי מכיון שלא הצליח בפעולותיו בפעם הראשונה אין זה נקרא בשם ביאת המשיח כלל. )וכמו  

לאחרי חורבן הבית והפסק מלכות בית דוד    -מלך, שמובן אשר אם יקום עכשיו לתחי'  דוד ה
, ולא יעלה  99ויעשה פעולות הגאולה ויהי' משיח הרי יהי' זה ענין חדש והתחלה חדשה  -וכו'  

על הדעת לאמר אשר פעולותיו לשעבר )שנפסקו בכל משך זמן הגלות( נקרא בשם ביאת  
 המשיח(. 

בדעת הרמב"ם, שאפי' מי שהוא בחזקת משיח, הנה כל    בשאר חלקי הספר]וכמו שיתבאר  
 ביאת המשיח, ע"ש בארוכה[.   זמן שאינו משיח ודאי, אין זה נקרא עדיין )לאמיתתה של ענין(

 המענה האמיתי לטענת הנוצרים אודות "ביאה שני'"

טענת הנוצרים אודות "ביאה  מוזכר  100בספרי הויכוחים  בלבד בודדים. אלא שבמקומות לא
אי אפשר לאמר שמשיח כבר  טענו שהשיבו אל טענת בני ישראל )שדהיינו שהנוצרים    שני'",

בא שהרי לא נתקיים עדיין יעודי הנביאים(, שאותו האיש יקיים היעודים האלו כאשר יבוא  
 בביאתו השני'.  

וכאשר נעיין מה השיבו בני ישראל באותם הויכוחים, נראה שהמענה שהשיבו עלי' הי' מענה  

 אחר לגמרי: 

מאריך להוכיח שעדיין לא נתקיימו יעודי   בספר הגאולה להרמב"ן שער ראשון )ושער שני( 
הגאולה ואין לומר אשר כבר נתקיימו בעבר. ועוד זאת אשר הם בודאי צריכים להתקיים,  

 
ביאת   99 אודות  והייעודים  הנבואות  שכל  פשוט  וגם  מובן  אבל  הראשון",  "משיח  הי'  שדוד  כותב  שהרמב"ם  נכון  אמנם 

אשר מכיון שלאחרי פעולותיו של דוד    – המשיח )ובלשון הרמב"ם "משיח האחרון"( עדיין לא נתקיימו כלל ועיקר. וכפשוט  

 המלך הרי בני ישראל הלכו בגלות, הרי מובן שעדיין לא בא המשיח כלל.

בנוסף להמקומות שנזכרו להלן, מצאתי איזכור א' אודות הביאה השני' בס' מגן ורומח )לר' חיים אבן מוסא(. ובכל הספר    100

שם מזכיר טענה זה רק לגבי פרט א' )אודות היעוד והי' אור הלבנה כאור החמה וגו'(. משא"כ לגבי שאר יעודי הנבואה שלא  

ו נאמרו כמשל וכיו"ב. ומזה עוד ראי' איך שבמשך הדורות, הטענה אודות  נתקיימו, מביא תירוץ הנוצרים שהיעודים האל

 לא הי' עיקר הויכוח בין הנוצרים והיהודים כלל.   "ביאה שני'"

וגם כאשר כבר הועלה הטענה אודות ביאה שני', הנה המענה לזה שם לא הי' ש"אין היהדות מאמינה בביאה שני'", אלא 

 נתן ביאור אחר. 

 (:  https://www.nli.org.il/en/manuscripts/NNL_ALEPH990000452310205171/NLI#$FL72577903וז"ל שם ) 

כי היהודים   ]הנוצרי[  ניקולאי  יהי' שבעתיים. אמר  והי' אור הלבנה כאור החמה ואור החמה  כו(  )ל,  ישעי'  "ממה שאמר 

אומרים שמזה יראה שיהי' שוני בגופים השמימיים. ובזה נראה שלא בא המשיח. והשיב ניקולאי כי זה יהי' בביאה שני', שיבא  

ונשיב. שלא הגביל זה הכתוב, רק ביאורו למשיח. ואנה יראה זה ניקולאי? אם משיח ליום הדין. ושאז יראו אותם השנויים.  

 ל". -יום הדין יראה, הנה יהי' בביאת השם לדון ברואיו אחר ביאת המשיח. אבל לא נאמין שהמשיח הוא הא

ומשמעות דבריו הוא שמענתו של היהודי הי' שאין לומר שיעוד זה יתקיים בביאה השני', כאשר בפשטות אין שום מקום 

 ביאה שני' )לשיטת הנוצרים(. (תקופת יום הדין שיהי' ב)לומר שהגביל זאת הכתוב רק ל



ואין לומר שהם נאמרו על תנאי ומכיון שחטאו ישראל אז ביטל הקב"ה ח"ו את הבטחתו  
. )וכנ"ל,  101וכמובן מכל רהיטת דבריו, הטענות האלו נשמעו מפי הנוצרים ועוד אנשים לגאלם.  

שא' מהטענות העיקריות של הנוצרים הי' אשר הרבה מיעודי הגאולה נאמרו על תנאי או  

 שכבר נתקיימו בעבר(. 

כאשר ראה מי שפקח עיניו מהם  ,  102ו רתינו יף תים הנבל המזעע כי ה ד וובתוך דבריו כותב: "
א  בד יקיץ ויוואמרו כי ע   ,רמה ע צד  , בקשו  ת הנביאים ומח ב נוא בימי המשיח שלהם רבשלא  

אשיב, כי אין דברם ראוי להשיב עליו, כי  ם  ה ליעואמנם לא    .הנשאר מן הנחמות ההם   ועמ
  .103" בריאה  ו כי בהמה שמן חלקו ומאכל  וויקטר למכמרת  ויזבח לחרמ"רק  לא עם בינות הוא,  

ואין זה החפץ המבוקש מן הכתב    ,תם רביםומו ת מקובהי   ,תשובותי עליהםד כי יארכו  ווע
 . הזה

שאין מהם טועה אחרים,  אין אדם    , ה שלהםועם פחיתות אמונתם באיש שהוא אל ועוד כי  
אבל טעותם וטפשותם בהמפורסמים אצל כל חכמי עם ועם בדרכי הבחינות והראיות, ואצל  

 כל שומע מצד הרחקת השכל הנטוע באדם מעיקר התולדה". עכ"ל. 

של הנוצרים הוא שיעודי הגאולה כבר נתקיימו, או    שעיקר הטענהומובן מהמשך דבריו,  
שנאמרו על תנאי. )וראה גם בשער הרביעי שם, שהרמב"ן אומר "והם רומיים המזייפים  

"(. ועל זה  העתידות  באו   וכבר,  בא   כברתורתינו, וחושבים להשנות זמן המשיח, שיאמרו  
הרמב"ן להוכיח שיעודי הגאולה עדיין לא נתקיימו ושאינם מותנים בתנאי ומוכרחים  מאריך 

 סוף סוף להתקיים, ע"ש. 

לאחר שהוכח   אמנם הרמב"ן מבהיר, שיש מקצת מן הנוצרים שהתחילו לטעון טענה אחרת:
להם שטענתם הראשונה והעיקרית אינה נכונה, כי על כרחך הם צריכים להודות שהרבה  
ייעודי הגאולה עדיין לא נתקיימו, התחילו מקצת מהם )"מי שפקח עיניו מהם"(, להערים  

 ולטעון ולומר שאותו האיש עוד יבא בפעם שני' ויקיים הנשאר מן הייעודים. 

ג' טעמים: זו מפני  צורך להשיב על טענה  אומר שלא ראה  "אין דברם ראוי   והרמב"ן  א( 
"   , ואינם רוצים להבין  ,להשיב עליו", כי בין כך אינם מבינים  כי יארכו תשובותי  האמת. ב( 

". ג( שבין כך אין לחשוש שדבריהם יפעלו על מי שהוא, כי  עליהם, בהיות מקומותם רבים

 
ראה שם שער ראשון "לא כאשר משיבים עלינו רבים, כגון המינים והפורקים עול בתורה, ועם נבל נברא יהלל, ויתר    101

הדתות", "אבל מפני שהעם הנבל טוענים עלינו במקצת דברים". ושם שער שני "ורבים אומרים כי כל הנחמות על תנאי, וכיון  

 שלא עבדו כראוי, אבדו הטובות ההם". 

רק היא שטר עדות שנעשה הרעות    ,הנה אין בשירה הזאת תנאי בתשובה ועבודהוראה גם פירוש הרמב"ן בסוף פ' האזינו "ו

חימה  ,ונוכל בתוכחות  בנו  יעשה  יתברך  זכרנו  ,ושהוא  ישבית  לא  הקשה    ,אבל  בחרבו  האויבים  מן  ויפרע  ויתנחם  וישוב 

 ".אם כן השירה הזאת הבטחה מבוארת בגאולה העתידה על כרחן של מינין  .ויכפר על חטאתינו למען שמו  ,והגדולה והחזקה

ש  102 בספרו  האחרים  מהמקומות  כמובן  להנוצרים,  הוא  בזה  בהערה  הכוונה  שנסמנו  זה,  בלשון  הרמב"ן  משתמש  שם 

 הקודמת. 

103  " רוב כוחו ותחבולותיו  .כי בהמהחבקוק א, טז. וראה מצודת דוד שם  ר"ל בעבור  חושב שבחרמו ובמכמרתו  או   ,כי 

 ". בעבור כח אליליו יש לו חלק שמן ומאכלו מאכל בריאה ושמנה



כל אחד מבין הטפשות וחוסר ההגיון שבאמונת הנוצרים לומר על אדם שהוא אלוה, ועוד  
 . 104דברים נמנעים מצד השכל 

רואים  בל אנו  כל,  ראשית  והנה  הי'  מזה  .  לא  הנ"ל  הנוצרים    עיקרשהטענה  בין  הויכוח 
לאחר שיש כמה  לא ש והיהודים, אלא עיקר טענת הנוצרים הי' שכבר נתקיימו היעודים. א

נוצרים שהכירו בחולשת טענתם, אז כטענה משנית התחילו לטעון הטענה אודות "ביאה  
יקיים אותו האיש שאר היעודים.  "   שני'" שאז  כאשר ראה מי שפקח עיניו  וכלשון הרמב"ן 

...", דהיינו  ואמרו  , רמה ע צד , בקשו ת הנביאיםומח ב נוא בימי המשיח שלהם רב מהם שלא 
ש"בא בימי המשיח שלהם רוב נחמות הנביאים", ורק כמה מהם "פקח  שעיקר טענתם הי'  

 חדשה אודות "ביאה שני'". עיניו וראה" שאין זה אמת, ואז התחילו לטעון טענה 

, שהתשובה לטענת הנוצרים לא הי' ש"אין היהדות  ברור מדברי הרמב"ן  עוד זאת אנו רואים
 נותנים לו הזדמנות שני'"(. , )במובנו שנתבאר לעיל ש"אין  מאמינה בביאה שני'"

כותב  מה שכלל  מובן    אינוהוא מענת היהודים על טענת הנוצרים אודות ביאה שני',  כי אם זה  
שיטת הרמב"ן  הלא לכאורה אם    :הרמב"ן ש"יארכו תשובותי עליהם, בהיות מקומותם רבים" 

יש איזה יסוד ביהדות שאי אפשר לומר שמי שלא הצליח בפעם הראשונה שוב נפסל  היא ש
נ"ל(, הרי לכאורה הוה לי' להרמב"ן להזכיר יסוד זה,  כמלהיות משיח )כטעות כמה אנשים  

. ואפי' אי נימא שדבר זה נצרך להרחבת הביאור, הרי לכאורה  יסודי ביותרשהרי זה ענין  
ענין זה הוא חשוב ונחוץ מאד, ולא הו"ל להרמב"ן לומר שאינו  התועלת על הזכרת וביאור  

 עליהם".    מבאר זה מפני ש"יארכו תשובותו

באם התירוץ לטענת הנוצרים הוא שאין היהדות מאמינה בביאה השני', הלא  שועוד זאת,  
בענין זה  הביאור  אינו דורש ביאור ארוך ביותר, ולכאורה  הוא פשוט וקצר ולכאורה ענין זה  

מהו הכוונה בדברי  . וא"כ  "מקומות רבים" תלוי בנקודה אחת ולא בביאור ארוך שמסתעף ל 

 ?"בהיות מקומותם רבים  "יארכו תשובותי עליהם אינו מבאר התירוץ לטענתם כי הרמב"ן ש

מדבריו  וגם אינו מובן מה שכותב "יארכו תשובותי עליהם בהיות מקומותם רבים", שמשמע  
והלא הרמב"ן    .הי' להנוצרים הרבה הוכחות על דבריהם והי' צריך להשיב על מקומות רביםש

לא הביא אפילו הוכחה אחת שהביאו הנוצרים לטענתם המחודשה אשר אותו האיש יקום  
  , ואדרבה משטחיות דבריו משמע שלא הי' להם שום הוכחה לתחי' ואז יקיים יעודי הגאולה

 ?חידשו מעצמם הטענה אודות "ביאה שני'"ו , אלא ש"בקשו צד ערמה" לטענתם 

מענת היהודים הוא ש"אין  מובן ע"פ הנתבאר לעיל שעיקר דברי הרמב"ן אלא הביאור ב. גל
טענת הנוצרים הי' אודות הביאה הראשונה, ועל  ועיקר  היהדות מאמינה בביאה הראשונה".  

זה הביאו הרבה "הוכחות", כידוע ומפורסם בספרי הויכוחים איך שהם פירשו הרבה פסוקים  
האיש   אותו  הריגת  על(  דהיינו  הראשונה,  )ביאה  על  מדברים  הם  כאילו  תהלים  ומזמורי 

 והצלתו הנפשות מן הגיהינם וכו'.  

 
לוהות -עיקר הדין והמחלוקת שבין היהודים ובין הנוצרים הוא במה שאתם אומרים בעיקר האראה גם ויכוח הרמב"ן " 104

הדבר אשר את מאמינים, והוא עיקר אמונתכם, לא יקבל אותו השכל, והטבע אינו נותן, והנביאים מעולם לא ...  דבר מר מאוד

אמרו כן, גם הפלא אינו יכול להתפשט בדבר ההוא, כאשר אבאר בראיות גמורות במקומו ובשעתו, שיהיה בורא השמים  

ויולד קטן, ואחר כך יגדל ואחר כך יימסר ביד שונאיו    והארץ וכל אשר בם חוזר עובר בבטן יהודית אחת ויגדל בו ז' חודשים

 ."וישפטוהו משפט מות וימיתוהו, ואחר כך תאמרו שחיה וחזר למקומו הראשון. לא יסבול דעת יהודי ושום אדם



וזה שהם המציאו הטענה אודות "ביאה שני'" הוא רק כטענה צדדי, בכדי לענות על השאלה  
שאיפה הם שאר ייעודי הנביאים. אבל עיקר כוונתם בטענה זו של ה"ביאה שני'", הי' בעיקר  

הראשונה" ה"ביאה  אודות  טענתם  להעמיד  מצינו    ,בכדי  היהודים שלא  טענת  על  ולענות 
 שנתקיימו יעודי הנביאים. 

יארכו תשובותי עליהם, בהיות  "שבכדי להפריך טענת הנוצרים, זהו כוונת הרמב"ן באומרו ו
יצטרך להוכיח איך שכל א' מהוכחותיהם מהכתובים אודות  , דהיינו שהוא  מקומותם רבים"

, יובן  הראשונה , )כי רק ע"י סתירת ראיותיהם אודות הביאה הוא שיבוש  הראשונה  הביאה

 .  ממילא שאין שום מקום לשני ביאות ולביאה שני'( 

ביהדות האומר  חדש  יסוד  המענה היהודי האמיתי לטענת הנוצרים, היא לא שיש איזהו  כי  
אלא   ביאות,  לב'  פעולותיו  לחלוק  למשיח  אפשר  המובן מעצמושאי  דבר  הבנת  ע"פ    זהו 

התורה,  ע"פ  כפי שהוא  של משיח  ושלימות    פעולותיו  גופנית  גאולה  להביא  הוא  )שענינו 
ובן שיש רק ביאה אחת,  יאשר ממילא    להנפשות ע"י הריגתו(, התומ"צ ולא גאולה "רוחנית"

כאן   לואין  ראשונה" )  ,ביאותשני  מקום  "ביאה  בכדי   הכוללת  ונהרג  מתייסר  משיח  שבה 
 .  ( שבה הוא מקיים שאר הייעודים " ביאה שני'"להוציא הנפשות מהגיהינם, ו

כמו שנתבאר לעיל, טענת הנוצרים לא הי' שיש ביאה אחת שבה משיח לא מצליח לגמור  ו
היעודים, אלא טענתם הי' שיש "שני  פעולותיו וביאה שני' שבה משיח כן מצליח לקיים שאר  

ביאות" ופעולות של משיח, ויש כמה פסוקים המדברים על ה"פעולות" של ביאה הראשונה  
)כמו   הראשונה"  "ביאה  על  ראיות  חבילות  והביאו  שני',  בביאה  שיתקיימו  ייעודים  ושאר 

ן שום  שמוזכר בכל ספרי הויכוחים(. וממילא מובן שכדי להפריך טענותיהם ולהסביר שאי
שאין שום מושג של "שני ביאות"( הי' צריך  יובן  ממילא  אשר  מושג של "ביאה הראשונה" )

, ולכן כתב הרמב"ן  על "הביאה הראשונה"  להפריך כל א' מה"ראיות" שונות ומשונות שהביאו 
 "שיארכו תשובותי עליהם בהיות מקומותם רבים".

אין  לומר שיש "ביאה שני'", כי  ע"פ תורה  ולכן לא הי' הרמב"ן יכול לתרץ בקיצור שאי אפשר  
הראות שיבושם וסילופם אודות ה"ביאה הראשונה",  , אלא צריכים ל טענה זו זו תירוץ הולם ל

   אשר אז ממילא יובן שיש כאן רק ביאה אחת שעדיין צריך לבא.

מובן מכל זה, כי הנוסח הנשמע בדורינו, שהמענה לטענת הנוצרים אודות ביאה שני' הוא  ו
ש"אין היהדות מאמינה בביאה שני'", הוא נוסח חדש שלא נמצא ברמב"ן. ואדרבה, משמע  

" )כנ"ל(, )ובדרך ממילא  הראשונהמהרמב"ן שתירוצו הי' ש"אין היהדות מאמינה בביאה  
 (. שני ביאותאינה מאמינה גם ב

להנידון בקונטרס זה, האם    כללאין דברי הרמב"ן שייכים  ש ,  יש להוסיף ולהבהיר עוה"פו]
אפשר לומר על צדיק שהי' ראוי להיות משיח שמת, שהוא יקום לתחי' לעתיד בזמן הגאולה  
ויהי' משיח, כי כמו שנתבאר לעיל בארוכה, כאשר חי בפעם הראשונה לא הי' ע"ז גדר של  

ו"ביאה   "ביאת המשיח" כלל, ואין לזה דמיון כלל לשיטת הנוצרים אודות "ביאה ראשונה" 
 . [ שני'"



אברהם  ד ל )לר'  אברהם  מגן  בס'  הוא  שני'",  "ביאה  אודות  הטענה  שמוזכר  מקום  ועוד   .
, לאחר שכותב שאי אפשר להאמין שאותו האיש הי' משיח וכבר בא שהרי  105פריצול( פרק יג 

 לא נתקיימו יעודי הנביאים, הוא ממשיך: 

באחרית   אחרת  פעם  לבא  האלה  משיחם  שעתיד  תאמרו  האלהות,  "ואם  בצורת  הימים 
ולחדש כל החדושים האלו דרך צורה, ובימיו תושע יהודה וישראל ישכון לבטח, ואת זה יכוונו  
בבא האיש המיועד לווכח נגד משיחם הנקרא אנטי קריסטו. ראוי להשיב כי מה שאצלם נגד  

ון כפי  אמונתם באנטי קריסטו נאמינהו אנחנו בגוג ומגוג נגד משיח צדקינו, ובאופן אחר נכ 
באנטי קריסטו העתיד    106דברי הנבואה, ורחוק ממה שהם יאמרו אליו ויתנו עדיהם ויצדקו 

 אצלם באופן שימשך עליו דברי נבואה מה שיחסו לו". 

ואע"פ שהלשון אינו ברור, כנראה עיקר כוונתו הוא שאמונת הנוצרים בביאה השני' של אותו  
האיש )שלפי הבליהם יהי' אחר ביאת ה"אנטי קריסטו" שילחם כנגד משיחם ולבסוף יפול  

משיח  107בידו( שילחמו על  ומגוג  גוג  אודות  על הנבואה  המיוסדת  משובשת  הוא אמונה   ,
ולבסוף יפול בידם. וא"כ מובן שאמונת היהודים המיוסדת על הבנה נכונה של דברי הפסוקים  

 היא האמיתית, ולא אמונת הנוצרים שהוא רחוק מאד מפירוש הנכון של הכתובים. 

"אין היהדות מאמינה בביאה שני'", אלא נתן ביאור אחר   כאן נראה שלא ענה אשר  וגם 
טענתם השני'"  לסתור  ב"ביאה  אמונתם  שכל  והוא  של  ,  המאורעות  השתלשלות  )ופרטי 

  "ביאה השני'" לפי שיטתם הכוזבת( יסודם בביאור משובש של הפסוקים, ואינם כדאי לבטל
 . אמונת היהדות המיוסדת על ההבנה הנכונה של אותם פסוקים

 כמה מספרי הויכוחים כתבו בפשטות שמשיח יכול להיות מן המתים

. ולא רק שבשום א' מספרי הויכוחים מעולם לא הועלה הטענה אשר מי שמת אינו יכול  הל
הזכירו חכמי  , בכמה מספר הויכוחים עם הנוצרים, אדרבהלקום לתחי' ולהיות משיח, אלא 

 . ישראל בתוך דבריהם האפשרות שמשיח יהי' אדם שמת בעבר ויקום לתחי' 

ואי נימא שנקודה זו הי' ההבדל בין אמונת היהודים להנוצרים, אינו מובן כלל איך יכלו חכמי  

 ישראל להרשות לעצמם להעלות אפשרות זו בויכוחם עם הנוצרים? 

הויכוח בין היהודים להנוצרים מעולם  ש   ,צורך לזה(אלא כנ"ל זהו עוד הוכחה )באם יש איזה  
לא הי' קשור להשאלה האם אפשר לומר על מי שמת )ואפי' מי שבחייו כבר אמרו עליו שהוא  

 משיח, או שהשתדל להביא הגאולה כבר בחייו ולא הצליח( שיקום לתחי' ויהי' משיח. 

  ומצינו כן בס' ישועות משיחו )חלק ב, העיון השני, פרק א(, שמאריך בסתירת ה"הוכחות" 
שהביאו הנוצרים מכמה מאמרי רז"ל שמהם נראה שכבר בא המשיח, ובהמשך הדברים דן  

שהערבי הבין מגעיית הפרה שנולד משיח ביום שנחרב  )איכה רבה א, נא(  אודות המדרש 
ונסתייע המפקר  הבית, והנוצרים רצו לומר שהמדרש הזה מדבר על אותו האיש, ובלשונו "

 
105 https://www.nli.org.il/en/manuscripts/NNL_ALEPH990000768590205171/NLI#$FL81430851 

 על פי לשון הפסוק ישעי' מג, ט. וראה מפרשים שם.  106

רו מעיני הישועה, מעיין השמיני תמר ו. ע"ש בארוכה. ושם מבאר באופן אחר  פראה מה שהאריך בזה האברבנאל בס  107

 קצת, שדברי הנוצרים אודות האנטיקריסטו הוא שיבוש מאמונת היהודים אודות משיח בן יוסף, ע"ש.



ממנה להוכיח שהוא הנולד קרוב לחורבן בית שני הוא המשיח שאמרו שנולד ביום החורבן,  
 .." ע"ש. כלומר בזמנו. 

ומאריך לבאר המדרש הזה בכמה אופנים, שמכולם מבואר אשר אין הכוונה במדרש הזה  
ואם באתי לפרשה לפי פשוטה יותר הייתי בוחר  על אותו האיש. ובדרך הראשון כתב וז"ל " 

לומר שמת המשיח ההוא בעוון הדור ההוא, ונבדל מתוך העדה הרעה ההיא והושמה נפשו  
בג"ע של מעלה כגיבורים אשר מעולם אנשי שם. ושיהיה זה גם כן פירוש אומרם תשעה  

ורם. ולכן זכר  נכנסו בג"ע בחייהם ונכנסו לעוה"ב בקצור ימים קודם עתם להבדילם מבני ד 
ים לפני יומו מפני שהיה מקנא בעוון הדור המושחת שהיה בו, ושכן  קחנוך כי לקח אותו אלו 

רו. וכך אמרו חז"ל אצל אותו  היה ענינו של משיח שמת בנערותו להבדילו הש"י מהפסד דו
ופירש   ע"ז  עובדי  "ומשיח למה להשיבו מפני שראה אבותיו  מאמר מאותם שנכנסו בג"ע 

 מדרכם ועבד להקב"ה גנזו בג"ע".  

וכפי זה בשוב ה' את שיבת ציון יהיה אז מלך המשיח וימלוך על עמו. ואל יקשה עליך שיהיה  
מלך המשיח מן הקמים בתחייה, כי כבר נסתפקו על זה בפרק חלק ואמר רב אסי אם מן  

 עכ"ל.  .108" חייא הוא כגון רבנו הקדוש אם מן מתייא הוא כגון דניאל איש חמודות

הרי שהאברבנאל נקט בפשיטות שיתכן שמישהו נולד, וכבר נקרא בשם ה"משיח" )ובוודאי  
אומרים  זהו על שם העתיד, שהרי פשוט שעדיין לא עשה פעולות המשיח(, דהיינו שכבר  

בוודאות שזהו האיש שיהי' משיח עד שנקרא בשם זה בפי חז"ל, ואעפ"כ יתכן שמת  עליו  

 בעוונות הדור, ולעת קץ יקימהו ה' לתחי' ויגאל את ישראל. 

ויכוחו עם הנוצרים, ברור לעין   כל  ומכיון שהאברבנאל מזכיר אפשרות זו בפשיטות בתוך 
חשב  נאל  בשהאבר לשיטת  שהזכרת  לא  כלל  מסייע  המתים  מן  יבוא  האפשרות שמשיח 

בספרות   בקי  )שהי'  שהאברבנאל  ברור  וא"כ  כאן.  זה  מזכיר  הי'  לא  כן  אם  כי  הנוצרים, 
הנוצרים כנראה בספריו( הבין שההבדל בין אמונת היהודים להנוצרים אינו תלוי בענין זה  

 .  כלל וכלל

 
שהאברבנאל מעדיף שלא לקבל פירוש זה, ולפרש אגדה זו שלא כפשוטו אלא בדרך  בוארמשם המשך הדברים הנה בו 108

" בלשונו  כמבואר  הוא  לזה  והטעם  וחידה,  המוגבל משל  העת  לבקרים  מודיעים  בשוורים  נבואה  וראיתי  אוכל  איככה  כי 

שנחרב בו בית המקדש, ושיצעקו עליו כאשר מתאבלות על מת, ולא די בזה אלא שידעו הנער הנולד בבית לחם ושיהיה משיח  

י יעקב להושיע את ישראל, וידעו מי אביו ומה שם בנו. אם נגלה כל זה בגעיית הפרה ואם היו הדברים ההם מפתרון  ק אלו

 ". הערבי הגיע א"כ מדרגת נבואתו למעלה ממדרגת הנביאים כולם

בעניין ההגדה הזאת, אחרי שפשוטה יוצא מן ההקשה ראוי להאמין שנאמרו על צד המשל והחידה לרמוז וממשיך להלן "

 ע"ש.  ."בו דברים אמתיים מגלות ישראל וגאולתם, לא שיאמרו שנולד המשיח ביום החורבן

מובן ופשוט שהטעם למה האברבנאל מעדיף לפרש אגדה זו בדרך משל אינו משום שיש איזה בעי' בעצם הענין  אמנם  

שאפשר שמשיח יהי' מן הקמים לתחי', ואין שום רמז לזה כלל בישועות משיחו שם, אלא הטעם הוא כמפורש שם שקשה לו  

 לקבל שיש נבואה בשוורים כו'.  

, ג"כ כותב האברבנאל בפשיטות ובלי שום היסוס )ע"פ  המעיין החמישי תמר שני  שבס' מעיני הישועהעוד ראי' לזה הוא,  ו

אינו כותב שמעדיף שלא  , ובפשיטות ולמסקנאשם מקבל את זה  הגמ' דסנהדרין( שאפשר שיהי' משיח מן הקמים לתחי', ו

 .ללמוד הגמ' כפשוטו וכיו"ב



. וגם בעוד ס' ויכוח, ס' כור מצרף האמונות ומראה האמת, )לר' יצחק לופס(, שער יא פרק  ול
סה, בתוך ההוכחות שמביא שאותו האיש אינו המשיח, הוא מזה שמצינו שדוד המלך הוא  

 המשיח, וזה לשונו: 

"ואמר )יחזקאל לד, יג( והוצאתים מן העמים וקבצתים מן הארצות והביאותים אל אדמתם,  

רעה  ו   חד עה א ווהקימותי עליהם רשם כג(    ורעיתים אל הרי ישראל וכו', ואח"כ אומר )שם 

ד  וד , ולאלקיםה' אהי' להם  לרועה ואני    םעה אותם והוא יהיה להר א יו ה  אתהן את דוד עבדי,

ע"ה הוא יהיה המשיח שעתיד    לךד המושד   ברורהך נבואה  ה לנה  ,' וכם וכועבדי נשיא בת

ו למלוך עלינו,  ת וה אי יחו ת מן העפר  "יקים אותו השי  ובעצמליגאל עמו, ולו  ה לשלוח  "הקב

מבין המתים, דאם לא כן היל"ל  מן העפר    ו תומשמע ממלת והקימותי שר"ל שיקים א  וזה

וכו'". וע"ש עוד שהאריך להביא ראיות מעוד פסוקים ומאמרי  או ושלחתי להם רועה    יונתת

 חז"ל שדוד המלך בעצמו יהי' המשיח כשיקום לתחי'. 

וא"כ נמצא שגם הוא הבין בפשטות שההבדל בין אמונת היהודים ולהבדיל אמונת הנוצרים  

 אינו תלוי בזה כלל וכלל. 

 דברי הגר"ח מבריסק בנידון 

 : 109הגר"ח מבריסק בשםהשמועה עד"ז מובן אודות  . וזל

מסופר, שפעם בעת שהותו של הגר"ח ברכבת, התנהל ויכוח בין מיסיונר ליהודים, שטען  
להם שאותו המשיח ימ"ש הוא המשיח. בין הדברים, טען המיסיונר שאע"פ שהתנגדו חכמי  
יכול להיות שהם טעו, כמו שטעו החכמים בזה שאמרו על בר   ישראל לאותו האיש, אבל 

 כוכבא שהוא משיח.  

כאשר הגר"ח שאלו שאיך הוא יודע שהחכמים טעו אודות בר כוכבא, ענה המיסיונר שהרי  

ובי', שגם אותו האיש מת, ואם כן אינו יכול להיות  110בר כוכבא מת  . ענה לו הגר"ח מיני' 
 משיח. עד כאן תוכן הדברים. 

 מי שמת אינו יכול להיות משיח. שמביאים ראי', שלשיטת הגר"ח אנשים יש  ן ומכא

ים  צ, ואלו שרועפ"י כל מה שנת"ל מובן שדברי הגר"ח אינם שייכים לנידונינו כלל . אמנם חל

 :  להביא ראי' מדברי הגר"ח לא הבינו דבריו כלל

כוונת הגר"ח לא הי' לחדש יסוד חדש באמונה בביאת המשיח, שמי שמת אינו יכול לקום  
משיח   ולהיות  הוא  בעתידלתחי'  המיסיונר שאותו האיש  טענת  לשלול  הי'  כוונתו  אלא    .

, )כנ"ל(.  בא  וכברהוא המשיח בפועל    אישמשיח, דהיינו )לפי אמונתם הכוזבת( שאותו ה 
וכוונתו הי' שכמו שאי אפשר לומר על בר כוכבא שהוא משיח בפועל )היינו שכבר בא כמשיח  

 
שלב.  109 ע'  ח"ב  בריסק  לבית  והנהגות  עובדות  לב.  ע'  מד,  חומרת  התורה,  קול  בקובץ  ושיטות  נדפס  )מהדורת   אישים 

 ירושלים תשס"ז, ע' ס(.

, )ולא שמתו(. ובכל אופן,  נהרגויש להעיר שבכמה מקומות הובא שמועה זו בשינוי קטן: שבר כוכבא, וכן אותו האיש,    110

 אין פרט זה מעלה ומוריד כלל לגבי עיקר הדברים שנתבארו בפנים. 



ועדיין לא בא הגאולה, כמו כן מובן שאותו    נהרג(, שהרי כבר  והביא הגאולה בפועל   בפועל
 ועדיין לא בא הגאולה.   נהרגהאיש ימ"ש אינו המשיח בפועל מכיון שכבר 

מפי הגאון הנודע ר' יוסף דב    111בנוסח המעשה כפי שנרשם להדיא  וכן מבוארים הדברים  
  , המעשה המפורסם שמסיוניר יש"ו בא לוואלאזין הלוי סולובייצ'יק ז"ל, נכד הגר"ח מבריסק: " 
ולעג    , ופגש האי מנוול את הגר"ח בנסעו לוילנא  , וכשרק נכנס לישיבה מיד השליכוהו משם 

ומנין אתה יודע שלא היה בר    ח ושאלהו הגר"  ,על ר"ע שטעה בבר כוזיבא בחשבו למשיח 
והשיב הבזוי שהלא בבא משיח יבוא שלום לעולם מה שלא היה בימי   ,כוזיבא באמת משיח 

ומיד חייך הגר"ח ואמר לו וא"כ איך נתטפשתם לומר שההוא ממזר בעל תאוה    , בר כוזיבא
והרבה דם נשפך מחמת דבריו   , מנו ואילךז כשרק נתרבו הצרות והמלחמות מ ח, הוא המשי 

  . וחכמיו  הנבחר   עם   נגד   אף  נשפך   ואילך .  המלאים שנאה וחרי אף נגד עם הנבחר וחכמיו 
  לביאת   ראוים   היו  לא  שדורו  אלא   ,בכלל  ע "ר  טעה  שלא  לומר  ששייך   ח" הגר  הוסיף   ועוד 

אקלד   נוחלין  יש'  פ  ב"בב  שאמרו  מה  כעין  ,המשיח    ששכינה   שראוי  אדם  ביניהם  שיש  , 
  ראוי   הדור   ואין   גורם   שעוון  אלא   ל "וז  ראוים   ה "ד   ל"ז  מ "ופרשב]  נון  בן   כיהושע  עליו   לשרות 

 ". [כ"ע  לכך

)דהיינו    הביא הגאולה בא ו דהיינו שהוא רצה לומר שאותו המשיח הוא המשיח בפועל שכבר  
לומר על  אפשר   , והראה לו הגר"ח שנתפס באמרי פיו שאישכבר הביא השלום לעולם וכו'(

, שהרי עדיין אין  הביא הגאולה בפועל ו  כבר באשבפועל דהיינו  המשיח  שהוא  אותו האיש  
 . , ואדרבה הוא עצמו גרם לריבוי שפיכות דמים וכו'שלום בעולם

שום השוואה בין אותו האיש לבר  שבאמת אין  ,  הגר"ח ה אנו רואים מסוף דברי  ד וקנועוד  ]
שהוא ראוי  הוה אמינא אצל חכמי ישראל  אפי'  כוכבא, כי לגבי אותו האיש מעולם לא הי'  

דהיינו שלא זו בלבד שהוא לא הביא הגאולה בפועל ולכן אי אפשר לומר עליו  להיות משיח. 

 מעולם לא הי' ראוי להיות משיח כלל. על, אלא עוד זאת שהוא ו שהוא משיח בפ

שאע"פ שברור שבר כובבא לא הביא  בר כוכבא, נקודה זו יש חילוק בין אותו האיש ללדבי  ו
ל, אמנם סו"ס הי' הוה אמינא אצל חכמי דורו שהוא  עהגאולה בפועל ולכן לא הי' משיח בפו

מצליח להביא הגאולה בימיו,  אכן  ות הדור הי'  ניתכן לומר שלולי עווויהי' זה שיביא הגאולה,  
לגבי בר כוכבא עיקר ההדגשה הוא רק שלא הביא הגאולה בפועל, אמנם לא שלא הי'  "כ וא

 [. 112קיים שום אפשרות שיהי' ראוי להיות משיח 

וכנ"ל כל זה אין לו שום קשר להדיון האם אפשר לומר על צדיק שמת שיקום לתחי' ויהי'  

 .  לעתידמשיח 

ShmoiShelMoshiach.com 

AharonYaakovLieberman@gmail.com 

 

 
 (.ראשי תיבות של "מורנו רבי יוסף בער סולובייצ'יק"שהוא בס' חידושי בתרא על מס' מגילה ע' שיז, בשם "המסביר" ) 111

 עז"ה נבאר הדיעות השונות אודות בר כוכבא, בפרק שידון בשיטת הרמב"ם.וב 112

mailto:AharonYaakovLieberman@gmail.com


 

 


	משיח מן המתים ואמונת הנוצרים
	ההבדל בין אמונת היהודים ולהבדיל אמונת הנוצרים
	מאמר המוסגר: ההיתר לעסוק בענין זה
	השתלשלות אמונת הנוצרים
	הנוצרים זייפו האמונה בביאת המשיח
	טענת הנוצרים הי' שמשיח כבר בא
	הבלבול שנוצר אודות ההבדל בין אמונת היהדות ולהבדיל הנוצרים
	ראיות להנ"ל מספרי הויכוחים
	עוד טענו היהודים שאותו האיש הי' משיח שקר
	עיקר מגמת היהודים בויכוחם
	הבלבול שנוצר מצד טענת הנוצרים אודות "ביאה שני'"
	שיבוש הנוצרים בטענתם אודות ביאה שני'
	הטענה אודות "ביאה שני'" לא הי' עיקר טענת הנוצרים
	הטענה אשר "היהדות מצפה שהמשיח ישלים את שליחותו בהנסיון הראשון שלו"
	המענה האמיתי לטענת הנוצרים אודות "ביאה שני'"
	כמה מספרי הויכוחים כתבו בפשטות שמשיח יכול להיות מן המתים
	דברי הגר"ח מבריסק בנידון

