
 בס"ד 

 

 

 

 

 תדפיס מתוך הספר

 שמו של משיח
 *** 

 

 עיון בסוגיית הגמרא סנהדרין צח, ב אודות ביאת משיח מן החיים ומן המתים

 ובירור וליבון שיטת רש"י בזה 

 

 

 

 מאת

 אהרן יעקב ליבערמאן 

 

 

 

 

 

 

 " דף היומי" יוצא לאור בקשר עם לימוד הסוגיא במסגרת ה

 כ"ה אדר תשפ"ה 



2 
 

 

 ענינים: מפתח ה
 4 ....................................................................................................... קצרה  הקדמה

 6 ................................. המתים  מן יבוא שמשיח  אפשר, מפרשים והרבה ' הגמ לפי. א סימן

 8 ................................................................................. המתים מן במשיח  י"רש שיטת

 9 .............................................................................. י"פרש לולי הגמרא בדברי הקושי

 15 ............................................................................... י "שברש הלשונות לשני הצורך

 17 ................................................................................... "כגון"  המילה ביאור. ב סימן

 19 ..................................................................... י "רש של הראשון הלשון ביאור. ג סימן

 21 ....................................................... הראשון   בלשונו י"רש של הלשונות דיוקי. ד סימן

 23 ...................................................... " מתייא מן אי"ו" חייא מן  אי" של הפירוש. ה סימן

 25 ................................. והמתים  החיים  בין לחלק' הי  לא רב כוונת עיקר, י"רש לפי. ו סימן

 31 ....................................... " מתיא מן אי"ו" חייא מן אי" ולומר להקדים צריך רב' הי  למה

 33 ....................................... הפשט עיון לפי " מתיא מן אי"ו" חייא  מן אי" באמרו רב כוונת

 36 .............המתים תחיית בזמן תלוי" מתיא"ו" חייא" בין דהחילוק מראה  היפה דברי. ז סימן

 41 .................... " קטן זכות" או" גדול זכות"ב שתלוי ליפקין ליב' ארי' ר הגאון ביאור. ח  סימן

 44 ....................................................................... המשיח  בביאת אופנים כמה. ט סימן

 47 ............................................... הזה  בעולם  שנמצא או, עדן מגן, משמים המשיח  ביאת

 51 ................................................... השמים מן מלאך' יהי שמשיח  האומרים דברי ביאור

 55 ............................................ המתים  מן ומשיח  שבדור משיח   של האופנים שני. י סימן

 59 ....................... המתים מן או החיים מן  יבוא משיח  האם ישראל גדולי הכריעו לא מעולם

 62 ........................................ואחישנה  בעתה בזמן שתלוי באור יוסף הספר דברי. יא סימן

 63 ................ ל "הנ כהאופנים פירש שהוא  משמע לא, י"רש של המילולי לשונו לפי. יב סימן

 66 ........................... משיח  להיות יכול הבאים בדורות צדיק שגם מובן זו הבנה לפי. יג סימן

 67 ......................................... פטירתו אחרי משיח  להיות יכול הקדוש רבינו האם. יד סימן

 69 ........................... המתים  מן משיח  להיות יכולים הקדוש ורבינו דניאל רק האם. טו סימן

 73 .......... משיח  להיות יכולים נוספים  צדיקים שגם מובן המפרשים שאר לדברי גם. טז סימן



3 
 

 75 .................................... ואמוראים  להתנאים הבאים בדורות צדיקים להשוות אפשר איך

 79 ............................. ממונקאטש  ר"האדמו הסבר פ"ע משיח  של התכונות ביאור. יז סימן

 81 .............................................. משיח   להיות הראוי להצדיק להיות צריכות תכונות איזה

 83 ................................................... גמורה  וחסידות יסורים של התכונות  י"רש נקט למה

 86 ................................................................. חמודות  איש דניאל של המעלות. יח  סימן

 90 ............................................................ י "רש של הראשון בהלשון הדיחוקים. יט סימן

 95 .................................................... אחרינא הלישנא לפי מתורצים ל" הנ הדיחוקים איך

 96 ....................................... אחרינא  הלישנא בדברי ממונקאטש  ר"האדמו הסבר. כ סימן

 99 .................................................... ל" הנ  ההסבר לפי אחרינא  הלישנא של לשונו ביאור

 102 ....................................... ודניאל  הקדוש רבינו בין אחרינא בהלישנא הלשונות חילוקי

 105 .................................... המתים מן לבוא  משיח  יכול אחרינא הלישנא  לפי גם. כא סימן

 106 ................................................אחרינא  בהלישנא ל"הנ המהלך על קושיות. כב סימן

 109 .................................... י "רש של המילולי  לשונו לפי אחרינא הלישנא פירוש. כג סימן

 113 ............................................................ למשיח " דוגמא" של המושג ביאור. כד סימן

 117 ................ משיח  להיות ראויים שהם  רבם על שאמרו תלמידים הביא הגמרא. כה סימן

 120 ................................................................... '"חזקי בן מנחם" מהשם לזה ההוכחה

 123 ................................................................................... מפרשים בכמה מפורש כן

 125 ................................... החוגים  ובכל,  הדורות במשך ומקובלת פשוטה ההנהגה' הי כן

 128 ..................................... משיח  שהוא יודע אינו בעצמו משיח   שגם, סופר החתם דברי

 132 ............................... " בפועל משיח "ל"  משיח  להיות ראוי" המושג בין ההבדל. כו סימן

 136 ......................... למשיח " דוגמא" רק נקט שרב סובר אחרינא  שהלישנא טעם. כז סימן

 140 ............................ משיח  להיות יכולים ודניאל הקדוש רבינו, זו הבנה פ"ע גם. כח  סימן

 142 ........................................................ י "רש דברי בהבנת המוטעה האופן – שני חלק

 147 ........................................... המתים   מן להיות יכול שמשיח  סובר אינו י"שרש הטענה

 150 ........................................................י "רש של הראשון לשון בהבנת המוטעה האופן

 153 ................................................................ אחרינא  הלישנא בהבנת המוטעה האופן

 158 ........................................................................... בנידון ם" המהרש מדברי הוכחה

 



4 
 

   קצרה הקדמה
הרב  בשלבי עריכה ע"י    הנמצא  "משיח   של "שמו    הספר   של   מהפרקים   אחד   הוא  זה  פרק

 . 'שי צירקינד  שלום הרב  עם ביחד  שי'  אהרן יעקב ליבערמאן 

ן,  א רמעבאנגלית "שמו של משיח", בעריכת הרב אהרן יעקב שי' ליב הקונטרס )המקוצר(
 https://shmoishelmoshiach.com/downloadניתן להשיג באתר 

 . כמו כן ניצן להשיג שם כמה מפרקי הספר )המורחב( בלה"ק

 AharonYaakovLieberman@gmail.comלתגובות ולהערות, אפשר להתקשר באימייל  

 

תורה  יש איזה מקור בוללבן האם    לבררהוא    "שמו של משיח"   של הספרהכללית    המטרה
  עדיין ,  לזה  מקור   איזה   נמצא    אם   ואפילו מת יקום לתחי' ויהי' משיח.  כבר  להאמין שצדיק ש 

מהלכה,    יחיד   דעת   רק  זהו   האם   לברר   צריך שנדחתה    שהיתה   שיטה   או   ,וכיו"בדיעה 
 . ישראל חכמי הרבה  על מקובלת

חז"ל והראשונים והאחרונים אשר מפיהם אנו חיים,    בדברי העיון והחיפוש הדק היטב    ולאחר 
דהיינו שלעת קץ הגאולה, יקום   – אשר האפשרות אשר משיח יהי' מן המתים   מעיין ה יראה 

צדיק גדול מדורות העברו לתחי', והוא יעשה הפעולות של משיח עד שיגמרם ויביא הגאולה  
וגם    .להאפשרות שמשיח יהי' מן החיים   בשוה ממשבקרב חכמי הש"ס    פשוט  'יה  –בפועל  

ע"פ הלכה יציבא מילתא, ומעולם לא מצאנו פוסק להלכה ששלל אפשריות זו. וגם במסורת  
 היהדות המקובלת מדור דור, הי' תמיד מקובל האפשריות שמשיח יבוא מן המתים. 

, ועוד מביאים הוכחות  המתים   מן   הוא   שמשיח  תורה "פ  ע  לומר "א  א   אשר   הטועניםשיש    ומה
  ערבוב   על   מיוסד שכל טענתם    נראהלאחר העיון    הנה.  מכמה ספרים   לדבריהם  ( לכאורה)

 .1זה  עם  זה קשורים  שאינם שונים מושגים  של ובלבול

,  המתים   מן  או   החיים מן'  יהי  משיח   האם  ולהכריע  להחליט   אינו  הספר  מטרת   : להבהיר  ויש
  צריך   אחד   כל   מה  לדון  או,  משיח  להיות   הראוי   הוא  (המתים   מן  או   החיים)מן    צדיק   איזה  או

האמונה    .המשיח  ביאת  אודות  להאמין אשר  ולהסביר  להוכיח  רק  הוא  הספר  כוונת 
ויהי' משיחהב לתחי'  יקום  מן המתים  והוא    ,אפשרות שצדיק  קודש,  בהררי  חלק  יסודתו 
דברי חז"ל והמסורה המקובלת לנו מגדולי ישראל מדור דור, ואין שום מקום לומר אשר  מ

 

ששניהם נקראים באותו השם )"משיח"(;  )בחז"ל ושאר ספרים(  ל"משיח בפועל" אשר מצינו   כמו ההבדל בין "ראוי להיות משיח"   1
; ההבדל בין "ראוי להיות משיח" )ומשיח שלא הצליח( ל"משיח שקר";  וההבדל בינו "משיח ודאי"   משיח" ביאור הגדר של "חזקת  

 מושגים. ההבדל בין אמונת היהודים במשיח ולהבדיל אמונת הנוצרים; הרחב ביאור בשיטת הרמב"ם בענין ביאת המשיח; ועוד  

וביחד עם זה פשוט אשר צדיק שהוא מת הוא ראוי להיות משיח, )דהיינו שיכול    .משיח בפועל צ"ל אדם חיהפשוט שולדוגמא:  
,  בין המושג "ראוי להיות משיח" ו"משיח בפועל"  מכיון שהרבה אנשים אינם מבחינים בההבדלולקום לתחי' ולהיות משיח בפועל(.  

מכיון שהם חושבים שהכוונה בזה הוא שהוא משיח בפועל, ואינם    –לכן הם חושבים אשר א"א לומר שצדיק שנפטר הוא משיח 
 מבינים המושג של "ראוי להיות משיח". 

 , ושאר המושגים יתבארו אי"ה בשאר פרקי הספר. כמה מענינים אלו יתבארו בחלק השני של פרק הזה

https://shmoishelmoshiach.com/download/


5 
 

  דברי "י  עהאמונה בהאפשרות הזו היא כפירה ח"ו או מנוגדת ומושללת באיזה אופן שהיא  
 . הדורות במשך ישראל  וגדולי"ל חז

כתב עליו    2"ם הרמב  אשר  בדבר   לדון   נכנסים אשר למה אנו    השואליםלאלו    גם המענה   זהו ו]
לעולם לא יתעסק אדם בדברי ההגדות ולא יאריך במדרשות האמורים בענינים אלו וכיוצא  "

 שאין מביאין לא לידי יראה ולא לידי אהבה"?   , בהן ולא ישימם עיקר 

והאם    המשיח   יבוא   איך אגדה ולבאר    בדברילזה הוא שאין כוונת הספר כלל לדון    והמענה
 והוא,  טהור  הלכתי. כוונת הספר הוא לדון בשאלה  וכיו"ב  הוא יבוא מן החיים או מן המתים,

של ביאת המשיח מן המתים. אלא שבכדי לתרץ    שרותפאלהאמין בה  תורה"פ  ע  מותר  האם
חלק  ברו בענין זה  שר דבריהם נאמא  המשיח  ביאת   אודות זה יש צורך לעיין בדברי חז"ל  

בתורה  3אגדהה מקורה  זו  שאמונה  לנו  יתבהר  שמזה    והמסורה "ל  חז  בדברי  ומעוגן , 
 . [4בזה  להאמין  שמותר מובן  וממילא, דור  מדור  לנו המקובלת

ו"כלל    שזהו בוודאי חיוב הלכתי   הרבות שלום בעולם,הספר הוא לה העיקרית של  טרהמו
ובודאי ובודאי  .  שנגרם סביב ענין זה  )המיותרת לחלוטין(   המחלוקת   השקיט ול  ", 5גדול בתורה 

במהרה    והגאולה השלימה  אשר ההוספה באהבת ישראל, ימהר עוד יותר את ביאת המשיח
 בימינו אמן. 

  תוך באבל  בענין משיח מן המתים,    "ירש  שיטתלברר    בעיקר בכדי נכתב  ש  , אע"פ הזה   הפרק
 . יראה המעיין , כאשרזו  סוגיא ב כלליים כמה יסודות וענינים ו  כמה ו נתבארהדברים, 

 

 הלכות מלכים פי"ב ה"ב.  2

נפקא מינא  ענינים של  גיות של אגדה והלכתא למשיחא, אלא  ל מוכח להדיא שענינים אלו אינם רק סובדברי חז"ת, גם  ובאמ  3
אודות  ג, א  ס  שבתבז הסוגיא  אופן ביאת המשיח, שזה נוגע להלכות נזירות, ועד" בעירובין מג אודות  יא  וג להלכה, וכמובן מהס 

 . ביטול כלי זיין לעתיד, שזה נוגע להלכה בזמן הזה אודות איסור היציאה בכלי זיין בשבת

והנה באמת לדעתי למה מביא הרמב"ם הדיעה של שמואל  וראה כעין זה בס' עין אליהו על שבת סג, א ד"ה דאמר שמואל "...  4
הנה אם יבא משיח ולא יראה חדשות ומופתים עם כל זה לדעת    ,והנראה לי כי באמת נ"מ לדינא  ,הא הוי הלכתא למשיחא

כמבואר ברמב"ם פ' י"ב מהלכות מלכים ה"ג אל יעלה על דעת שהמלך המשיח צריך לעשות מופתים    ,שמואל ראוי להאמין לו
 ...". ע"ש. ומחדש דברים בעולם

הסימנים  כמו  , )ים להאמין בהםומוכרחיש דברים של ביאת המשיח שהם קבועים  פר בעז"ה,  וכמו שיתבאר בשאר פרקי הס
לא נקבעו באופן ברור וודאי  בהם מלכתחילה  "א ה"ד, אודות פעולות המשיח(. ויש עוד ענינים שמב"ם מביא בהל' מלכים פישהר

וכל אלו הדברים וכיוצא בהן לא ידע אדם איך  ה"ב " הרמב"ם בהל' מלכים פי"ב  ל דברים כמו אלו אומר  שע  -באיזה אופן יקרו,  
ולפיכך יש    ,שדברים סתומין הן אצל הנביאים גם החכמים אין להם קבלה בדברים אלו אלא לפי הכרע הפסוקים  ,יהיו עד שיהיו

ולעולם לא יתעסק אדם בדברי    ,ועל כל פנים אין סדור הויית דברים אלו ולא דקדוקיהן עיקר בדת  .להם מחלוקת בדברים אלו
  , שאין מביאין לא לידי יראה ולא לידי אהבה   ,ולא ישימם עיקר   , ההגדות ולא יאריך במדרשות האמורים בענינים אלו וכיוצא בהן
 . " אלא יחכה ויאמין בכלל הדבר כמו שבארנו   ,וכן לא יחשב הקצין אמרו חכמים תפח רוחם של מחשבי הקצים

רך לעשות הפעולות שהרמב"ם מביא בהל'  בין אם משיח יבוא מן החיים או מן המתים, הוא יצטפשוט שננו: מובן ועני בנוגע לו
עת המשיח, האם  הופעצם    גבי. אמנם ל ץ נדחי ישראל("ק ויקב מלכים פי"א ה"ד )שיחזור מלכות בית דוד ליושנה ויבנה ביהמ

שיהי' או    כי יתכןהיו"  יו עד שימסוג הדברים ש"לא ידע אדם איך יה הוא  מלכתחילה    רי זההמתים, הן  מן החיים או מהוא יבוא  
    .בעז"ה בסימן ייותר  . וכמו שיתבאר ע שצ"ל דוקא באופן מסויים, ומעולם לא נקבךך או באופן כבאופן כ 

 יט, יח. וראה גם שבת לא, א. תורת כהנים ורש"י על פ' קדושים  5



6 
 

 אפשר שמשיח יבוא מן המתים  לפי הגמ' והרבה מפרשים,סימן א.  

דבי   . כי יבא שילה עד   6שנאמר  , דבי רבי שילא אמרי שילה שמו"בסנהדרין צח, ב איתא: א. 
  י דבי רבי חנינה אמר   .יהי שמו לעולם לפני שמש ינון שמו   7שנאמר   , רבי ינאי אמרי ינון שמו

 9שנאמר   ,ויש אומרים מנחם בן חזקיה שמו   .אשר לא אתן לכם חנינה   8שנאמר   , חנינה שמו
הוא    אכן חליינו   10שנאמר  , ורבנן אמרי חיוורא דבי רבי שמו   . כי רחק ממני מנחם משיב נפשי 

אמר רב נחמן אי מן חייא   .ים ומעונה קנשא ומכאובינו סבלם ואנחנו חשבנוהו נגוע מוכה אל
 . והיה אדירו ממנו ומושלו מקרבו יצא  11שנאמר  ,הוא כגון אנא 

 אין מן חייא הוא, כגון רבינו הקדוש. אי מן מתיא הוא, כגון דניאל איש חמודות".  אמר רב

רבינו הקדוש דסובל תחלואים    12ודאי היינו   , שחיים עכשיואם משיח מאותן  ופירש רש"י: "  
דניאל    16מאותן שמתו כבר, היה   15ואם היה   . 14בא מציעא בכדאמרינן ב  ,הוה   13וחסיד גמור 

 לאו דוקא.   והאי כגון . היאיש חמודות שנדון ביסורין בגוב אריות וחסיד גמור ה

רבינו הקדוש; ואם    17לישנא אחרינא: כגון רבינו הקדוש, כלומר: אם יש דוגמתו בחיים היינו 
 ". דוגמא הוא למתים, היינו כגון דניאל איש חמודות

 

 בראשית מט, י.  6

 תהלים עב, יז.  7

 ירמי' טז, יג.  8

 איכה א, טז.  9

 ישעי' נג, ד.  10

 ירמי' ל, כא.  11

 בדפוסי ונציאה, שונצינו, ובזל תיבה זו ליתא.  12

 בדפוסי ונציאה, שונצינו, ובזל.   המילה "גמור" ליתא 13

הגליון  ו על  גינזבורגבבהגה"ה  אוסף  שונות(   816מספר    ,מוסקבא  ,כת"י  גירסאות  לוקטו    )שבו 
(https://www.nli.org.il/he/manuscripts/NNL_ALEPH990001466800205171/NLI#$FL77457547)    וחסיד" גורס 

 הוה".  ושר

 פה, א.  14

 "הוא". גירסת רש"י שבעין יעקב: 15

 גירשת רש"י שבעין יעקב: "היינו". וכן הוא בהגה"ה על הגליון בכת"י אוסף גינזבורג שם.  16

 , מוסיף "היינו כגון". 816אוסף גינזבורג, מוסקבא, מספר  בהגה"ה על הגליון בכת"י 17

https://www.nli.org.il/he/manuscripts/NNL_ALEPH990001466800205171/NLI#$FL77457547


7 
 

זה שמורים    ,רב דברי    משמעות  פשטות  ו כ  רבעל  שישנו האפשרות    18בר הפשוטד נקט 
  דברי   רשים שמפ,  אחרונים ו  ראשונים   כמהב  להדיא  מפורש  כן ו  .מן המתים  שמשיח יבוא 

   . 19המתים   מן'  לתחי   קום י משיח ש  אפשרות שיש '  הי רב  כוונתש, כפשוטו  הגמרא

 

איך הוא יודע שמשיח יכול לבוא מן המתים. ונראה כי זה הי'  רי רב "מנא הני מילי" וכיו"ב,  דבולהעיר שהגמ' אינו שואל על    18
כדבר הפשוט  , ולכן סברו  )ראה יומא ה, א ועוד(  ידים( בזמן ביאת המשיחיהי' תחיית המתים )עכ"פ של יח פשוט אצל חז"ל ש 

שגם שם הובא האפשרות של משיח  כה רבה א, נא,  פ"ד ה"ב ובאי בירושלמי ברכות  ועד"ז מובן    .םהמתי  שמשיח יכול לבוא מן
 ב. " וכיו" ו שם "מנא הני מילי מן המתים, שלא הקש

  איש  דניאל  כגון  אתי  ממיתיא  ואי,  הקדוש  רבינו  כגון  אתי   מחייא  אי "   בלשון  ל"הנ'  גמ  מביא(  י ,  מט  בראשית )  הגדול  במדרש   19

 לומד פי' דברי הגמ' שמשיח יקום לתחי' מן המתים. . ומלשון הזה פשוט ש" חמודות 

"אמר רב אי מן חייא הוא, אם משיח מאלו שחיין עכשיו הוא, כגון רבינו הקדוש הוא, שהיה חסיד    כאן כותביד רמה  וכן בפי' ה
שהיה מזרע דוד והיה צדיק    , אין דוגמתו בהם אלא דניאל איש חמודותואם מן הדורות הראשונים שמתו הוא וסובל חלאים. 

ויש מפרשין אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקדוש ואם דוגמא הוא למתים כגון  .  יסורים שהשליכוהו לגוב אריותבגמור ונידון  
. )ולהלן  ולפי הלשון הראשון של היד רמה, מוכח להדיא שכוונת רב הוא לומר שאם משיח יבוא מן המתים, יהי' זה דניאל   ."דניאל

 יתבאר לשון היד רמה בארוכה בעז"ה(. 

, מביא מדברי ר' משה בר' חסדאי )על תשובת רב  264( ח"א ע'  מן הראשונים, א'  )לר' אברהם בן עזריאל הבושם ערוגת  וכן בס'
האי גאון על ענין הישועה( "ומה שאמר ]=רב האי[ אז יעלה משיח בן יוסף עם האנשים המתלקטים עמו, לא שנולד באותו הדור  

במשיח, ואמרו בפ'    אלא עמהם יתחבר ויהיה מצליח עד שימליכו אותו, והם לא ידעו אי מזה בא, מיהו רבותינו היו מסתפקים
 שגם מלשונו משמע ברור שהבין דברי הגמ' כפשוטם, שמשיח יכול לבוא מן המתים.  חלק, אי מן חייא הוא אי מן מתיא".

"ואל יקשה עליך שיהי' מלך המשיח מן הקמים    , סוף דרך הא'  ,העיון השני פרק ראשון   , ישועות משיחו  בספרו  אברבנאלוכן כתב ה
בתחי', כי כבר נסתפקו על זה בפרק חלק ואמר רב אסי אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש, ואי מן מתיא הוא כגון דניאל איש  

 חמודות". 

אמרו  ולכן  "אמר רב ... אי מן מיתי כגון דניאל איש חמודות ...    ,המעיין החמישי תמר שני  ,בספרו מעיני הישועהעד"ז כתב  ו
 שאולי יהי' מלך המשיח המולך על ישראל בזמן הגאולה אחד מן הקמים בתחי' שיהיו מזרע דוד". 

. מלך המשיח הזה, אם מן החיים הוא דוד שמו, ואם מן  "אהן מלכא משיחא  ,על ירושלמי ברכות פ"ב ה"ד וכן כתב היפה מראה  
המתים הוא דוד שמו. ונראה דמשום דרב נחמן אמר אי מן חייא הוא כגון אנא, ורב אמר אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש ואי  

,  ע"ש בארוכה  ." וד שמו מן מתייא הוא כגון דניאל איש חמודות, כדאיתא בפרק חלק, לכן אמרו רבנן דליתא, אלא בין כך ובין כך ד
ברור  דבריו    המשך. ומשמפרש דברי הירושלמי שם שאם משיח הוא מן המתים יהי' זה דוד המלך בעצמו עי"ז שיקום לתחי'

 . שכוונתו הי' שאם משיח יקום לתחי' יהי' זה דניאלבגמ' כאן, רב דברי עד"ז שהוא מפרש 

הגהות מהרש"ם על עירובין מג, א, ד"ה מותר לשתות )נדפס בעירובין מהדורת וגשל(: "ועי' חתם סופר ח"ו סי' צח  וכן כתב ב
שהאריך בזה דודאי גואל האחרון יהי' א' מצדיקי הדור כמו שהי' ביציאת מצרים, והשקלא וטריא קאי הכא לענין קיבוץ זקני  

העולם יעוש"ה בכ"ז. וצ"ע שלא הביא ד' ש"ס דסנהדרין )צח:( אי מן חייא    ישראל ברגע א' למקום א' ועי"ז יתפרסם ביאתו בכל 
שמשיח יכול  שהוא מפרש דברי הגמ' כפשוטו  וגם בדבריו מוכח    כו' אי מן מתייא כו' הרי דמסופק בזה וע"ש ברש"י ב' לשונות". 
מקשה על החת"ס שכתב בפשיטות דמשיח יהי' מן צדיקי    מזהו להיות צדיק שיקום לתחי' מן המתים שמתו בדורות שעברו,  

 הדור דוקא. )אותו( 

  , ולפי שיש עוד אופן בזכות גדול"   ,, בס' שדי חמד, פאת השדה, מערכת האלף, כללים, כלל עהגאון ר' ארי' לייב ליפקיןכתב וכן 
ע"ב אם מן מיתה  ]צ"ח[  "ז  צלכן אמרו על אופן זה בסנהדרין שם    ם,דעם ענני שמיא כבר אינש אתא וכמ"ש בסנהדרין צ"ח ע"א ש

   ".מודות יעו"ש חהוא דניאל איש 

 וכן בס' יוסף באור ע' עא ביאר דברי הגמ' לפי פשוטם שמשיח יכול לבוא מן המתים. ע"ש. 

וניתן   שמשיח יכול להיות מן המתים,  בפשיטות  שסברו  הדורות  במשך  ישראל  גדולי  רבהה של הרשימ  באנוהנפרד    בפרקו
  https://shmoishelmoshiach.com/download באתרלהשיגו 



8 
 

 שיטת רש"י במשיח מן המתים 

מקום לעיין האם גם לפי שיטת רש"י בפירוש הגמרא, כוונת הגמרא הוא לומר  אמנם יש  ב. 
לבוא מן המתים.  דברי רש"י באופן  ש  אנשים   ומכיון שיש כמה   שאפשר למשיח  מפרשים 

פירוש דברי הגמרא לומר אשר משיח יכול לבוא  מוטעה, וטוענים אשר לפי שיטת רש"י, אין  
 . דברי רש"י כראוי  ברר וללבן מן המתים, לכן מן ההכרח ל

ולאחר העיון בזה, יבואר ויבורר היטב למעיין, שברור להדיא שגם רש"י סובר שמשיח יכול  
ם לפי  גכן הוא  . ולא רק שכן הוא לפי שיטת הלשון הראשון שברש"י, אלא  לבוא מן המתים 
 . , באם רק נעיין היטב בכוונת רש"י בזהשברש"י הלישנא אחרינא 

יובהר שגם לשיטתו פשוט שכוונת הגמ' הוא   כאן )אשר ממילא  כוונת רש"י  ובכדי להבין 
שמשיח יכול לבוא מן המתים(, תחילה נבאר הצורך בפירוש רש"י כאן מלכתחילה, דהיינו  

הקושי בפירוש דברי הגמ' לולי פירש"י, אשר ממילא יובהר הטעם למה רש"י מביא  מה הי'  
 , וכוונת רש"י בכל א' מהלשונות. ב' לשונות

יתכן שמשיח יכול  לשיטת רב  ולשלימות הענין, נבאר גם שמדברי רש"י מוכח שלא רק ש]
על צדיק  , אלא עוד זאת שגם בדורות הבאים יתכן לומר  בדורות שקדמוהו  לבוא מן המתים

 . [ מן המתים שהוא יהי' משיח



9 
 

 רש"י דברי הגמרא לולי פהקושי ב

בהבנת דברי    , דהיינו מה הי' חסרמלכתחילה  ובתחילה יש להבין מה בא רש"י להשמיעינוג.  
   הגמרא לולי פירש"י. 

צריכים  דברי רב הם  באיזה צד שנפרש  שהצורך לפירש"י הוא משום ש  וכשנעיין בזה נראה 
 כדלקמן. ו,  ביאור 

 ביאור הדברים:  

מיהו  שכוונתו הוא להורות לנו לכאורה כללות דברי רב, משמע כאשר נסתכל על בפשטות,  
", שפירושם הוא "אם  ...  שכן משמע מדבריו "אי מן חייא הוא .. אי מן מתיא הוא . )המשיח

... אם משיח הוא מן המתים לנו מיהו  ....",    משיח הוא מן החיים  דהיינו שכוונתו להגיד 
רות באצבע על צדיק  ולה(. דהיינו שכוונתו הי'  המשיח באם בא מן החיים או מן המתים

 )ועד"ז בצדיק מן המתים(. משיח מן החיים,  ראוי להיות ה הואולומר עליו ש  מסויים 

משיח",   להיות  "ראוי  בהלשון  כוונתינו  המוסגר:  לו  רק  אינו  ]מאמר  יש  הזה  רק  שהצדיק 
אנו  שהצדיק הזה יש לו התכונות של משיח לכן    יתירה מזו, שמכיון התכונות של משיח, אלא  

יבוא מן החיים  משיח  )באם    לעתיד בפועל  יהי' המשיח  ש שהצדיק הזה הוא זה  משערים  
מכיון שעכשיו אינו משיח בפועל, לכן אנו מכנים אותו עכשיו בשם "ראוי להיות  אלא ש.  וכיו"ב( 
 . ע"כ מאמר המוסגר[. משיח"

לומר שבאם משיח יבוא  הי'   בזה שאמר "כגון רבינו הקדוש"המכוון  שמשמע לכאורה  עפ"ז  ו
, שהרי ידוע ומפורסם אודות גודל  בעצמו   מאותן שהם חיים באותו זמן, יהי' זה רבינו הקדוש

 דניאל בעצמו(. באם משיח יבוא מן המתים יהי' זה    . )ועד"זצדקותו ומעלתו של רבינו הקדוש

פירוש  השהרי    ן זה תואם לשונו של רב, אי  הרי נראה לכאורה שזו הי' כוונת רב,  אף שאמנם  
  , הם  ,"אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש אי מן מתייא הוא כגון דניאל"   רב  ידברהמילולי של  

א מאותן שמתו,  וואם משיח הרבינו הקדוש.    כמוהוא  "אם משיח הוא מאותן שהם חיים,  
ומזה משמע שלא הי' כוונתו להורות באצבע על רבינו הקדוש בעצמו )או    . "דניאל   כמו הוא  

ובאם הי' כוונתו    . "כגון " מילה  הדניאל בעצמו( ולומר עליו שהוא המשיח, שהרי השתמש ב
 לומר שרבינו הקדוש בעצמו הוא ראוי להיות משיח, הי' לו לומר "היינו רבינו הקדוש". 

לומר שרבינו הקדוש    כיוון  מלשונו המילולי של רב משמע שלא  לאחרי שנתבאר אשר  ו.  ד 
רבינו הקדוש", הרי שוב יש    כמומשיח יהי' "לומר ש רק  בעצמו יהי' משיח, אלא כוונתו הי'  

 מה הכוונה בזה.  לעיין 

לפי הפירוש המילולי של  אופן שנפרש דברי רב  באיזה לכאורה  , נראה שיותר בזה וכשנעיין 
 . יוקשה , המילה "כגון" 

לכאורה לפרש כוונת דברי רב,  המילה "כגון", נראה  הדברים: לפי פירושו המילולי של  פירוט  
רבינו הקדוש בעצמו או כל צדיק אחר הדומה לו מן  או    הי'שבאם משיח יבוא מן החיים, זה י

או צדיק אחר  בעצמו  משיח יבוא מן המתים, זה יכול להיות או דניאל    ם באעד"ז  )ו   . החיים
 (.  הדומה לו מן המתים 

מני  דוגמא אחת    וא שרבינו הקדוש הואה,  )ודניאל(   " רבינו הקדוש"כגון    שהפי' של דהיינו  
רבינו  דהיינו ש   )שזהו אחד מהפירושים בהמילה "כגון", כמו שיתבאר לקמן(.  .עוד דוגמאות 



10 
 

  , למשיח יש להם התכונות הראויות  ש  צדיקים הדומים לוהעוד  ן  מהוא דוגמא אחת  הקדוש  
מן  או רבינו הקדוש בעצמו או צדיק אחר הדומה לו    -)   הצדיקים האלו   ן ביא' מא"כ מובן ש ו

או צדיק אחר הדומה לו    –שדניאל  הפי' של "כגון דניאל" הוא )ועד"ז .  20משיח יהי' ( - החיים 
 יהי' המשיח באם יבא מן המתים(.  – מן המתים 

הי' יחיד בדורו  , הוא  ל רבינו הקדושבדורו שאמנם הבנה זו מוקשית, שהרי ידוע ומפורסם, ש
ומזה ברור, שבדורו    .21ולכן נקרא בשם רבינו הקדוש, כמבואר בכ"מ , בחסידות ויראת חטא 

לא הי' נמצא מי שהוא גדול בחסידות וצדקות )ומי שנמצא בו שאר מעלות  של רבינו הקדוש,  
וא"כ קשה לקבל שכוונת רב הי' לומר שבאם משיח יבוא מן    של משיח( כמו רבינו הקדוש.
יהי' זה רבינו הקדוש   , שהרי לא הי' )בין החיים( עוד צדיק  דוגמתו   אחר  צדיק  אוהחיים 

 . 22בדרגתו של רבינו הקדוש

ועוד זאת: לפי הבנה זו נמצא שכל המשך דברי רב אינם מתקשרים זה עם זה. שהרי הלשון  
מיהו המשיח. אמנם מהלשון "כגון"    וודאי "אי מן חייא הוא" משמע שרב בא להצביע באופן  

איזה צדיק הוא המשיח, האם הוא רבינו הקדוש או צדיק אחר הדומה    מסתפקמשמע ש
 . 23לו

זו ,  בנוסף לזהו . דלכאורה מכללות  להשמיענו אינו מובן מה רצה רב  לכאורה    , לפי הבנה 
באם    מיהו המשיחשבא להשמיענו  משמע  "אי מן חייא הוא ... אי מן מתיא הוא",  דברי רב,  

רבינו הקדוש או כל צדיק  משמעו ש המשמעות של המילה "כגון", שאבל לפי    .יבוא מן החיים 
צביע לנו  אינו משרב  , יוצא  הדומה לו מן החיים יכול להיות משיח )באם יבוא מן החיים(   ראח
מיהו    כללי   באופן צביע לנו  מ  אלא ,  מן החיים  המשיח ראוי להיות  השהוא    צדיק מסויים על  

 שהוא או רבינו הקדוש או צדיק אחר הדומה לו.  , הצדיק הראוי להיות משיח מן החיים 

חפש ונמצוא  נבאם  ש  שמיעינו לה  דאם רצה  .אינו מובן מה רצה להשמיעינו בזה סו"ס  וא"כ  
אלו הצדיקים הדומים לרבינו הקדוש, שהם חמש צדיקים על דרך משל, נוכל לדעת אשר  

אינו מובן מה משמיענו  ,  א' מחמש האלו  רבינו הקדוש או באם משיח יבוא מן החיים, יהי'  
 הוא המשיח.   – מבין הצדיקים האלו  -בידיעה הזאת, כי בין כך אין אנו יודעים מי 

 

 כוונת רב.    " יד רמה" וכמו שיתבאר להלן בעז"ה, כנראה שזהו האופן שבו פירש ה  20

 , ב ואילך. סוטה בסופה. אבות ו, ח. רמב"ם בהקדמה לפירוש המשנה. ועוד.  ראה שבת קיח, ב. כתובות קג 21

ובסגנון אחר: מזה גופא שאנו מביאים רבינו הקדוש כדוגמא, מוכח שרבינו הקדוש הי' הדוגמא הכי טובה בדורו לצדיק שראוי    22
להיות משיח, מפני גדלותו וצדקותו וכו'. וא"כ, )אפילו אם היינו אומרים שהי' בדורו עוד צדיק אחר הדומה לו, הרי סוף סוף( מובן  

הכי ידוע והכי מבורר בדורו לצדקות וחסידות וכו', וא"כ סו"ס מסתבר לומר שבאם הי' משיח בא    דוגמאשרבינו הקדוש  הי' ה
מאותן שהם חיים עכשיו הי' זה רבינו הקדוש בעצמו, ולא צדיק אחר הדומה לו, כי כל צדיק אחר, אפילו אם "דומה לו", הוא רק  

 . בדומה לו ואינו ממש כמו רבינו הקדוש בעצמו

  יאמקדים ואומר ", וכמו שתם שחיים עכשיו או מן המתים אם משיח יבוא מן אוים  אנו יודעאין  ועוד זאת, שבדברי רב מבואר ש  23
נמצא שאינו מובן כלל  שרב הי' מסתפק איזה צדיק מן החיים הוא הראוי להיות משיח, הרי מן מתיא". ובאם נימא  אימן חייא ...  

יש להסתפק  שוב  מאי קא משמע לן, כי א"כ יוצא שכוונת דבריו הם "אם נימא על צד הספק שמשיח יבוא מאותן שחיים עכשיו,  
 ". , האם הוא רבינו הקדוש או צדיק אחר הדומה לואיזה צדיק מבין אלו החיים עכשיו הוא הראוי להיות משיח

נימא באי  דבריו,    אמנם  כוונת  היטב  מובן  הרי  מבין החיים,  להיות משיח  כהראוי  רבינו הקדוש  על  וודאי  באופן  שרב הצביע 
שבאם משיח יבוא מן  בודאות,  אע"פ שאין אנו יודעים אם משיח יבוא מן החיים או מן המתים, אבל זאת אנו יודעים  משמיענו שש

 זה דוקא רבינו הקדוש. ועד"ז באם משיח יבוא מן המתים אנו יודעים שזה יהי' דניאל. הרי החיים,  



11 
 

כוונתו הי' לומר שמסתבר שמשיח יהי' רבינו הקדוש בעצמו ולא צדיק  שלהיפך,  ין לומר  ]וא
 כנ"ל[.  השתמש בהמילה "כגון"למה אם כן אינו מובן כי  אחר, 

בדברי רב שכוונתו הוא לומר לנו שמשיח יהי' או רבינו   המילה "כגון"מכיון שקשה לפרש  . וה
 א"כ יש לחפש עוד ביאור בכוונת דברי רב.הקדוש או צדיק אחר דוגמתו, 

יש  ו רב  לומרלכאורה  רב    והוא  ,ביאור אחר בדברי  כיוון  מיהו  מלכתחילה  שלא  לנו  לומר 
קשה  שבא להורות לנו איזה צדיק מסויים הוא המשיח, וגם    אין לפרש דבריו המשיח, )שהרי  

מאד לפרש שכוונת דבריו הוא רק להורות לנו מיהו המשיח באופן כללי כנ"ל, שהרי בין כך  
הוא הראוי להיות    סוג צדיקאין אנו יודעים מיהו משיח בעצמו(, אלא כיוון להורות לנו איזה  

 . 24משיח

בזה שאומר שמשיח הוא "כמו רבינו הקדוש", הוא לא שמשיח  רב    שכוונתפרש  יש לש  דהיינו
  ינו הקדוש הוא בשראלא שהכוונה בזה הוא    , " או רבינו הקדוש או צדיק אחר הדומה לו"הוא  

איזה תכונות מיוחדות    ע באם נרצה ליד שלומר  רק  הי'  כוונתו  ש  דהיינולמשיח,    דוגמא  רק
בדוגמת  משיח יהי' צדיק שהוא  של צדקות וכו' יהי' להצדיק הראוי להיות משיח, אז נדע ש

  רבינו הקדוש )ודניאל(, אבל לא הי' כוונתו ת המיוחדות של(  )דהיינו שיש לו התכונות והמעלו
לה אי  צביעמלכתחילה  צדיקים(לנו  )או מאיזה קבוצה מסויימת של  צדיק מסויים  יהי'    זה 

 . 25משיח

"כגון"  המילה  להלן,  שיתבאר  עוד   ]וכמו  מבין  אחת  "דוגמא  של  במובן  מתפרש  לפעמים 
לו הדומה  לדבר  בלבד  "דוגמא  של  במובן  מתפרש  ולפעמים  ודוגמאות",  העיון  ".  לאחרי 

לא   מסקנא, שכוונתו באמרו "כגון"בכוונת רב באמרו המילה "כגון", נצטרך לכאורה להגיע ל
 [. הי' במובן של "דוגמא אחת מבין עוד דוגמאות", אלא "דוגמא בלבד לדבר הדומה לו"

 

נוכל  נמצא צדיק שיש לו אותם התכונות  באם  יוצא ש  יהי' משיח,  סוג צדיקאיזה  אומר לנו  עי"ז שרב  שלכאורה  ואע"פ שמובן    24
התכונות של הראוי  תאר  כוונת רב הוא רק ל )לפי הבנה הזאת(הרי מכל מקום  הוא ראוי להיות משיח,  ש  יו ולומר להצביע על

 להיות משיח, בלי לקשר זה עם צדיק מסויים.  

הפירוש הרגיל של המילה "כגון", הוא, שזהו דוגמא אחת מני עוד דוגמאות, וכל הדוגמאות   ולתוספת ביאור ובאותיות אחרות:  25
", הרי  ולולב ותפילין   כגון סוכה  ,מצות עשה שהזמן גרמאאיזו היא  בתוספתא קדושין א, ו " משל הלשון  לאמיתיים המה. ]וכמו  

,  ות דוגמא כמה  (, אלא שאנו מביאים רק  קריאת שמע, ועודשהזמן גרמא )כמו שופר,  עשה  מצוות  עוד  הפירוש בזה הוא שיש  
 [.  שלא הובאו הם נכללים במצוות עשה שהזמן גרמאאבל גם שאר הדוגמאות 

אמנם כשאנו מדברים אודות מיהו המשיח, הרי מובן שמשיח יכול להיות רק צדיק אחד, שהרי יש רק משיח אחד. וא"כ כאשר  
"כגון", שרבינו   אנו אומרים שמשיח הוא כגון רבינו הקדוש, הרי אי אפשר לומר שהכוונה בזה הוא במובן הרגיל של המילה 

 דוגמאות ביחד יכולים להיות משיח, שהרי יש רק משיח אחד.  הקדוש הוא דוגמא אחת מני עוד דוגמאות, וכל ה

צדיק אחר הדומה לו יהי' משיח. אמנם   אורבינו הקדוש בעצמו   אובנידון דידן, הוא ש  וממילא נצטרך לומר, שהפירוש של "כגון" 
זה קשה קצת, שהרי פירוש זה של כגון, שהוא "או זה או דבר אחר הדומה לו", אינו הפירוש הרגיל של כגון, ואין זה הפירוש  

משיח,  הנכון של "דוגמת". )ובנוסף לזה, אין זה מובן בהיגיון, שהרי כמו שהובא לעיל, באם רבינו הקדוש הוא הדוגמא הכי טובה ל 
 וכנ"ל(.  ,למה יהי' צדיק אחר )הדומה לו( משיח, ולא רבינו הקדוש בעצמו. ועוד זאת, שאינו מובן מה משמיענו בזה 

ולכן מסתבר יותר לפרש שהמילה "כגון" כאן פירושו הוא לא שמשיח יהי' או "רבינו הקדוש או צדיק אחר הדומה לו", אלא שמשיח  
הוא "בדוגמת רבינו הקדוש", דהיינו שאין אנו דנים האם רבינו הקדוש בעצמו יהי' משיח או צדיק אחר וכו', אלא שאנו מדברים  

 יהי' משיח, ועל זה אנו אומרים שמשיח יהי' בדוגמת רבינו הקדוש.    סוג צדיקח, דהיינו איזה  מלכתחילה רק על תכונותיו של משי



12 
 

,  ( מוקשה26המילה "כגון" בהרי גם ההבנה הזאת )אע"פ שמתיישב בטוב  סוף סוף  אמנם  . ו
, שהרי באם כוונת רב  מתחילתם ועד סופם  אינו מובן איך לפרש דברי רבש   נמצאלפי זה    כי  

רבינו הקדוש ודניאל, הרי אינו מובן מה שאומר  הוא רק לומר שמשיח יהי' לו התכונות של  
 . מתיא הוא" ן"אי מן חייא הוא ... אי מ

(, אלא  27כי באם כוונת רב הוא )לא להצביע על צדיק מסויים ולומר שהוא הראוי שיהי' משיח 
רק להורות לנו התכונות של משיח, הרי לגבי זה אין נפקא מינה כלל באם )משיח יבוא מן  
החיים ומן המתים, ואין נפקא מינה כלל באם( אותו צדיק שמשמש כדוגמא על התכונות של  

  וא"כ הו"ל לרב לומר שמשיח יהי' בדוגמת רבינו הקדוש  משיח הוא מן החיים או מן המתים.
 . 28ו"אי מן מתיא הוא"   , ולא להקדים המילים "אי מן חייא הוא")ודניאל(

יך רב להביא  מובן למה צראינו  שבאם כוונת רב הוא רק להביא דוגמא על משיח,  ,  זאתועוד  ]
יש  שי נימא  אפי' או .29א' מן החיים וא' מן המתים ולהדגיש ש על משיח,   שונות   ב' דוגמאות 

ע"י שנראה הצד    ,נקל יותר להבין התכונות של משיח, בכדי שיהי'  סיף עוד דוגמאצורך להו
הו"ל לומר "כגון רבינו הקדוש ודניאל",  הרי א"כ  ,  30השווה של תכונות רבינו הקדוש ודניאל 

 . [ולא הוה לי' לומר "אי מן חייא הוא ... אי מן מתיא הוא" 

ונמצא שלפי פירושו המילולי של דברי רב, צריך ביאור איך המשך דבריו  מתקשרים זה עם  
זה. כי מהלשון "אי מן חייא הוא ... אי מן מתיא הוא" משמע שבא להורות לנו מיהו המשיח  

 

ליתר ביאור: לפי ההבנה הקודמת שהבאנו לעיל, שכוונת רב הוא לומר שמשיח הוא או רבינו הקדוש או צדיק אחר הדומה לו   26
מן החיים, הרי אינו מובן כלל מה בא רב להשמיעינו בזה, וכנ"ל. אמנם לפי ההבנה הזאת, שכוונת רב הי' רק להראות על רבינו  

, אמנם עיקר  בזה  ו איזה סוג צדיק יהי' משיח, הרי שוב מובן מה בא רב להשמיענוהקדוש כדוגמא למשיח, דהיינו להורות לנ 
 הקושיא היא שאין זה מתקשר עם המילים "אי מן חייא הוא ... אי מן מתייא הוא". 

שאז מובן שיש צורך לפרט ולחלק בין החיים ובין המתים, כי בא להשמיענו אשר מכל אלו הצדיקים שהם חיים עכשיו, רק    27
רבינו הקדוש הוא ראוי להיות משיח )באם יבוא משיח מן החיים(, ועד"ז בא להשמיענו שרק דניאל הוא הראוי להיות משיח מבין  

 כל אלו הצדיקים שמתו כבר.  

"כגון", יוצא שרבינו הקדוש ודניאל הם הדוגמאות הכי טובות על סוג הצדיק הראוי    ועוד קשה, דלפי ההבנה הזו בהמילה  28
 לא אמר להדיא שצדיקים האלו בעצמם הם הראויים להיות משיח? )השתמש בהמילה "כגון" ו(להיות משיח, וא"כ אינו מובן למה  

רק להורות לנו איזה סוג צדיק הוא ראוי להיות משיח, ולא להראות באצבע על  יכוון  רב  מהי ההסברה בזה ש ובאותיות אחרות:
צדיק מסויים ולומר עליו שהוא ראוי להיות משיח? ובפרט, שלכאורה משמע שהתועלת בהידיעה איזה סוג צדיק ראוי להיות  

משיח. ומכיון שלפי שיטת רב, ברור  משיח, הוא בכדי שאם נמצא צדיק שיש לו התכונות האלו נוכל לומר עליו שהוא הראוי להיות  
שהם מהווים דוגמא למשיח    אינו מובן מאיזה טעם אמר רקא"כ  שרבינו הקדוש ודניאל הי' להם התכונות של הראוי להיות משיח,  

 שהם בעצמם ראויים להיות משיח?   אמרולא 

דברי רב )ןהמילה "כגון"( באופן שכוונתו אכן הי' להורות לנו איזה צדיק בעצמו ראוי  ומתוך קושיא הזאת, מסתבר שיש לפרש  
 להיות משיח. 

ומה גם, דע"י הבאת ב' דוגמאות שונות בקשר לב' האפשרויות של מן החיים ומן המתים, משמע לכאורה שב' הדוגמאות    29
מורים על ב' תכונות שונות, ובאם משיח הוא מן החיים אז יהי' לו התכונות של רבינו הקדוש, ואם משיח יהי' מן המתים יהי' לו  

 אותם של דניאל.   –תכונות אחרות 

ולכאו' דבר זה קשה, שהרי אין זה מסתבר כלל שיהי' למשיח תכונות שונות באם הוא מן החיים ותכונות אחרות באם יהי' מן  
 המתים. ולאידך גיסא, באם אכן נימא שהם תכונות שונות, הרי צריך ביאור מה הם התכונות השונות של רבינו הקדוש ודניאל. 

א"כ יש צורך להשמיענו  שכפי שמובן מדברי רש"י, היסורים של רבינו הקדוש היו באופן שונה מהיסורים של דניאל, ומה גם, ו 30
 מורים על זה שהצדיק ההוא הוא ראוי להיות משיח. שכל האופנים של יסורים 



13 
 

המשמעות של המילה "כגון" הוא שלא בא  ,  לאידך גיסא באם יבוא מן החיים ומן המתים, ו
 . 31להורות לנו תכונותיו של משיח  להורות לנו מיהו המשיח, אלא רק 

יש להוסיף, שבכדי לתרץ דברי רב, הי' אפשר לפרש דברי רב באופן    . ולשלימות הענין ז
אחר קצת. דהיינו, שהי' אפשר לפרש, שפירוש דברי רב הוא )כפירוש המילולי של דבריו(  
שרבינו הקדוש או צדיק אחר כמותו יהי' משיח אם הוא יבוא מן החיים, ודניאל או צדיק כמותו  

 יהי' משיח באם יבוא מן המתים.  

אמנם עיקר כוונתו לא הי' להשמיענו מיהו המשיח, )דהיינו איזה צדיק בדיוק יהי' המשיח,  
או עכ"פ באופן כללי שמשיח יהי' צדיק א' מתוך קבוצה מסויימת של צדיקים הדומים לרבינו  
הקדוש(, וגם לא הי' כוונתו להשמיענו  איזה סוג צדיק הוא  הראוי להיות משיח, אלא עיקר  

השמיענו שאפשר למשיח לבוא מן החיים או מן המתים, וכמו שמשמע מכללות  כוונתו הוא ל
 דבריו שמדבר על ביאת המשיח מן החיים ומן המתים

ו"כגון דניאל" הי' בכדי להמחיש איך שב' אפשרויות אלו הם   וזה שאמר "כגון רבינו הקדוש"
אפשריים. דהיינו, שמכיון שאנו רואים שיש צדיקים הראויים להיות המשיח הן באותן שהינם  
חיים והם באותם שכבר מתו, א"כ זה ממחיש לנו האפשרות של משיח לבוא הן מן החיים  

 והן המתים. 

ומכיון שלא הי' ברור לו לרב שדוקא רבינו הקדוש בעצמו יהי' משיח ולא צדיק אחר באותו  
דור, לכן אמר "כגון", וכוונתו הי' רק להצביע שיש אפשרות על משיח מן החיים )בין אם יהי'  
זה רבינו הקדוש בעצמו או צדיק אחר הדומה לו(, ועד"ז יש אפשרות למשיח מן המתים,  

 דניאל או צדיק אחר הדומה לו(. )בין אם יהי' זה 

וע"פ הבנה זו, לכאורה מתיישב שפיר דברי רב "כגון .." עם דבריו "אי מן חייא הוא ... אי מן  
 מתייא הוא".   

  אי . שהרי הלשון " 32אמנם כד נעיין שפיר נראה שגם הבנה זו אינו מתיישב בלשונו של רב
הוא מן המתים", אינו משמע    אם הוא מן החיים...    אם מן מתייא הוא", "  אי מן חייא הוא ...  

שעיקר כוונתו הי' להורות לנו שיתכן לומר שמשיח יכול לבוא מן החיים )ומן המתים(, ומביא  
. אלא אדרבה, מדבריו משמע  33רבינו הקדוש ודניאל רק כדוגמאות להמחיש אפשרויות אלו 

שעיקר כוונתו הי' להורות לנו מיהו המשיח באם יבוא מן החיים ומיהו המשיח באם יבוא מן  

 

הקדוש  בהמשך דברי רב, עוד יותר מההבנה שהובא לעיל שכוונת רב הי' לומר שרבינו להעמיס הבנה הזאת קשה  באמת,הו 31
או צדיק אחר מן החיים הוא הראוי להיות משיח. כי לפי ההבנה הנ"ל, הרי סוף סוף יש איזה קישור חיצוני בהמשך דבריו, שהוא  
  משמיענו שבאם משיח יבוא מן החיים הרי זה או רבינו הקדוש או צדיק אחר הדומה לו, אלא שמכל מקום אין זה מתיישב בטוב

ויש בזה קשיים וכנ"ל. אבל לפי ההבנה זאת, שכוונת רב הוא רק להביא דוגמא למשיח, דהיינו להשמיענו איזה סוג    בסגנון לשונו
דבריו משמע שבא להורות לנו מיהו המשיח    תתחיל מצדיק יהי' משיח, אינו מובן כלל מה הקשר מלכתחילה בין דברי רב, כי  

 יוצא להיפך שכל כוונתו הוא להורות לנו איזה סוג צדיק יהי' משיח.  באם יבוא מן החיים או מן המתים, ומהמילה "כגון"

ועוד זאת, שקשה לומר שרב סבר שהי' צדיק אחר בדורו של רבינו הקדוש שדומה לו, שלכן הי' מסתפק האם זהו רבינו    32
 הקדוש בעצמו או צדיק אחר הדומה לו, וכנ"ל. 

ולכאורה, באי נימא שכוונת רב הי' בעיקר להמחיש לנו שיש אפשרות של משיח לבוא הן מן החיים והן מן המתים, א"כ הול"ל    33
אי מן מתייא כגון דניאל איש חמודות", שמסגנון הלשון הזה הי' ברור    , "אי מן חייא אי מן מתייא, אי מן חייא כגון רבינו הקדוש

רבינו הקדוש ודניאל  אח"כ  , ומביא  )מן החיים ומן המתים(  שעיקר כוונת דבריו הוא לומר לנו שיש ב' אפשרויות על ביאת משיח
 האפשרויות האלו. ב'  חיש לנו כל א' ממדוגמאות לה רק בתור  



14 
 

שכוונתו הי' להמחיש איך שיתכן לומר שמשיח יבוא הן מן החיים והן מן    המתים. ובאם נימא
מן מתייא",    אי מן חייא ...    אי המתים, א"כ צריך לחפש ביאור איך זה מתקשר עם הלשון "

 34כי בלי זה  נמצא ששוב הדרן לקושייתינו, שדברי רב אינם מתקשרים זה עם זה, וכנ"ל. 

 

)בלתי תלויים זה בזה(: א( שאפשר למשיח לבוא    שוניםעוד אופן אפשרי לפרש דברי רב, הוא שרב כיוון להשמיענו ב' ענינים    34
איזה סוג צדיק ראוי להיות משיח. אמנם באם זה הי' כוונתו של רב, הי' צריך לומר "אי מן חייא אי מן   מן החיים ומן המתים. ב(

מתייא, כגון רבינו הקדוש )ודניאל(". שבסגנון זה הי' משמע שמדבר על שני ענינים שונים, בתחילה מודיעינו שמשיח יכול לבוא  
ים ובין שיבוא מן המתים( הרי אפשר להביא מדוגמא מרבינו הקדוש  מן החיים ומן המתים, ואח"כ מבאר )שבין שיבוא מן החי

על התכונות שלו. אמנם מכיון שאמר "אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש, אי מן מתייא הוא כגון דניאל איש חמודות"   )ודניאל(
 שוב קשה לחלק דבריו לחצאין ולומר שהוא מצרף ב' ענינים שונים בהמשך אחד, כאשר אין קישור בין ב' הענינים 



15 
 

 הצורך לשני הלשונות שברש"י 

נמצא  כי בלי פירוש רש"י  ,  בכלל  הוצרך רש"י לבאר דברי רב עפכהנ"ל יובן היטב למה  ו.  ח
,  35וכידוע (  .להביא ב' הלשונותרש"י  למה הוצרך  "ז  יובן עפ וגם    שדברי רב צריכים ביאור.

שמתורץ ע"י הלשון    שכאשר רש"י מביא ב' לשונות, זהו מפני שכל לשון יש לו דוחק מסויים
יש  מיושב כל צרכו, ולכן אי אפשר להסתפק בלשון אחד, כי דהיינו שאין שום לשון ש האחר. 

לא  לא נמצא בהלשון השני, אמנם לאידך יש דוחק בהלשון השני שש   הראשון דוחק בלשון  
 . )די שמבין שניהם תתיישב שמעתתאכנמצא בהלשון הראשון, ולכן רש"י מביא שניהם 

"אם משיח מאותן שחיים עכשיו הוא רבינו  בלשונו הראשון של רש"י,  כמו שיתבאר לקמן,  ד 
שהמילה "כגון"  הוא מפרש    , הקדוש בעצמו, ואם הוא מאותן שמתו כבר הוא דניאל בעצמו" 

סרה ממילא הקושיא  דהיינו". ועפ"ז,  אלא "אינו כפירושו הרגיל )שהוא "כמו", בדוגמת"(,  כאן  
כפי שמשמע מפשטות משמעות    , דברי רב מתפרשים היטבשנובע ממילת "כגון", ונמצא ש

   .דבריו, שבא להורות לנו מי הוא המשיח באם יהי' מן החיים ומן המתים

והוא,  מסויים,    דוחק אמנם אף שלשון זה מתיישב שפיר בכללות דבריו של רב, עדיין יש בו  
שלפיו  ,  לשון שני   וצרך רש"י להביאולכן ה  שלא במובנו הרגיל. כאן  מתפרש   שהמילה "כגון" 

   . במובנו הרגיל, )"דוגמת"(אכן נשאר  המילה "כגון" 

אינו מובן כלל הקישור וההמשך    הרי   , "כגון"  המילה  אמנם מכיון שלפי פירושו המילולי של 
לפרש פירוש אחר בכללות  בלשונו השני  לכן הוצרך רש"י  ,  בארוכה  כנ"ל ו   , דברי רבכללות  ב

"אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקודש, ואם דוגמא הוא למתים היינו כגון    :והוא דברי רב,  
 וכמו שיתבאר לקמן בארוכה בעז"ה פירוש דברי רש"י אלו.  דניאל איש חמודות". 

דבהלשון הראשון  ת.  אין בהלשון האחרונמצא שכל אחד מהלשונות יש בו דוחק מסויים, ש
"כגון"  המילה  להוציא  "כגון"   ממשמעותו  נצטרך  המילה  השני,  ובלשון  מתפרש   הרגיל, 

קצת אחרת מפירוש המילים הפשוט  כללות דברי רב  נצטרך לבאר  כפירושו הרגיל, אמנם  
רב כל    דברי  מיישב  בפני עצמו אינו    לשוןכל    הוצרך רש"י להביא שניהם, כי ולכן  .  שלהם
 מיושב לפי לשון השני. בלשון זה מה שדחוק צרכו, ו

  השני   לשון השמבין שני הלשונות,  ,  לכאורה   נראהאיזה לשון יותר דחוק מחבירו,  כשנעיין  ו .  ט
שהרי בלשון הראשון, כל מה שאנו    .הראשון   דברי רב, מאשר הלשון  ות פשטיותר מרחוק  

"כגון", )ובלשונו של רש"י "והאי כגון לאו דוקא", וכדלקמן(.  המילה  הפשט של  רק  משנים הוא  
השני,   בלשון  "לתקן"  אמנם  של  צריכים  דברי  הלשון  המשך  קצת  כל  ולהוציאם  רב, 

 הפשוטה.   משמעותםמ

 

כללי רש"י )שנדפס ב"מבוא התלמוד" בסוף מסכת ברכות( "כשאומר רש"י אי נמי כדרך אי בעית אימא, והוא כשיש  ראה    35
חולשא ודוחק בתירוץ ההוא חוזר לתרץ בענין אחר, ועיין הדוחק שיש בתירוץ הראשון. ואם תקשי למה ליה לרש"י לטרוח עצמו  

בא השני אלא מצד שאינו מספיק הראשון, א"כ בהכרח אנו צריכין אל הב'  לשתוק מתירוץ קמא, ויאמר הב'. יש לומר כי ודאי לא  
ומינה ומינה תסתיים שמעתא. ועוד שאפשר דא"נ השני הוא על צד היותר טוב, שטובים השנים מן האחד". ועד"ז הוא גם כאשר  

"י ד"ה הכשרתי. וע"ע  מביא רש"י לישנא אחרינא )כמו שמבואר בשיטה על מסכת בבא קמא למהריק"ש, בבא קמא ט, ב, רש 
 (. בהקדמה קטע ד"ה רחום . למנצח לדוד )להרב דוד פארדו(בס' מעלפת ספירים )סבג( ח"ב ע' תיט ואילך



16 
 

שכאשר רש"י    36וכידוע , שבפירושו השני הוא מתחיל "כלומר",  ודגש בלשון רש"יוכמו שמ
באופן אחר    "כלומר", זהו מפני שצריך לתקן הלשון של הגמרא ולפרש דבריו משתמש בלשון  

 . של המילים משמעותם הפשוטהמלכאורה שמשמע קצת מכפי 

  הלשון הראשון ועפ"ז אפשר לומר שלכן הביא רש"י הלשון הראשון לפני הלשון השני, מפני ש
. אלא  הוא מוקדם לגבי הלשון השני , ולכן  מאשר הלשון השני  קרוב יותר לפשט דברי רב

הפירוש הראשון, הביא רש"י גם הפירוש השני, אבל הביאו רק כלשון  יש בשהדוחק שמפני 
 מפשטות המילים מאשר הפירוש הראשון. שהוא רחוק יותר ני פהשני ולא כלשון ראשון, מ

 

 יד מלאכי, כללי הרי"ף אות יט.   ובספרים שנסמנו שם. ראה שו"ת המבי"ט ח"ב סי' ריג, ובארוכה בס' מנוחת שלום ח"ד סי' ט 36



17 
 

 ביאור המילה "כגון" סימן ב. 

ומכיון שהחילוק בין ב' הלשונות ברש"י  י המילה "כגון", נתעכב כאן לבאר    תלוי בפירוש. 
 הפירושים השונים של המילה "כגון".  

פירוש "בדוגמת 38"כמו    37" הוא כגון"המילה    דבדרך כלל  או  כלל 39",  דהיינו שבדרך   ."40  ,
או    ;41כשמשתמשים בהמילה "כגון" הכוונה הוא  שזהו דוגמא בלבד בשביל דבר הדומה לו 

דוגמא אחת בלבד  דוגמאות   ,שזהו  עוד  יש  כי  זו בלבד  לדוגמא  .  42ואין הדברים מוגבלים 
)ולפעמים המילה "כגון" כוונתו לכלול גם דבר שרק דומה )במובן מסויים( להדוגמא שהובא  

 (.  43ב"כגון" אף שאינו דומה לו לגמרי 

)וגם כאשר הגמ' משתמש בהמילה "כגון" בכדי להביא דוגמא על צדיקים יחידי סגולה שהיו  
זה לצדיקים אלו   כוונת הגמרא להגביל את  אין  לגבי חבריהם, הרי  במעלה מאוד גבוהה 

 

 ראה שדי חמד, כללים, מערכת כף, כלל ז.   37

"כגון   ראה ספר התשבי ערך גון. ס' המגיד )להפמ"ג( ח"ג ע' תלז. וראה גם חדושי אגדות מהר"ל כאן שמתרגם "כגון אנא"   38
 דניאל" במובן של "כמו אנא", "כמו דניאל". וחדא"ג מהר"ל על סוטה כב, א ד"ה יראת חטא "כמו בת יוחני". 

ראה סמ"ע חו"מ סי' רמ סק"ד. ראש יוסף )להפמ"ג( על מס' ברכות מה, א סוד"ה במשנה שלשה. שבת לד, א ד"ה ספק    39
 חשיכה. פמ"ג אשל אברהם על או"ח סי' רסא סק"א. סי' תמ"ה סק"ב. 

 ויש כמה יוצאים מן הכלל, כמו שיתבאר לקמן בעז"ה.  40

וע"ד לשון הגמרא בסמוך "כגון קיסר ופלגי קיסר", שהכוונה בזה הוא שמלכות המשיח )דוד אחר( ודוד המלך, יהי' "כמו"    41
   ו"בדוגמת" הקיסר ופלגי קיסר.

וכמו שמובן מרבוי מקומות בש"ס ששם מובא  והנסמן בס' מגדים חדשים על ברכות ה, א, קרוב לתחילתו.  ראה שדי חמד שם,    42
ואילך. אוצר לשון התלמוד חלק ח, אות ג, ע'    443הלשון "כגון". ראה דוגמאות למכביר שנסמנו בס' אוצר לשון המשנה ח"א ע'  

וכל הטמונים בארץ,  ואילך. )ולדוגמא אחת, ראה מסכת פאה פרק ו משנה י "  657ואילך. אוצר לשון תלמוד ירושלמי ח"ב ע'    125
 ..."(. כגון הלוף והשום והבצלים

"כגון"  נראה שלפעמים שהגמרא משתמש בהמילה  "כגון",  נזכר הלשון  גם   ויש להבהיר, שכשנעיין בפרטי המקומות שבהם 
כגון על לבבך על לבבכם בכל   ...שיתן ריוח בין הדבקים  כשמביא כל הדוגמאות השייכים לאותו ענין. למשל, ראה ברכות טו, ב " 

.  , ומובן למעיין, ששם נמנו כל הדוגמאות לענין זה" לבבך בכל לבבכם עשב בשדך ואבדתם מהרה הכנף פתיל אתכם מארץ
ועד"ז בעוד מקומות. ויתכן שהמילה "כגון" שם קאי על כל דוגמא בפני עצמה, דהיינו שכל דוגמא בפני עצמה היא רק דוגמא  

 אחת מני שאר הדוגמאות. ודוק. 

וכן מצינו להיפך, שהרבה פעמים כשהגמ' מביא אוקימתא, הלשון הוא "הכי במאי עסקינן, כגון..." או "היכי דמי, כגון...", וכיו"ב,  
הוא אינו "לדוגמא",   ושם הכוונה הוא לומר שהמשנה או המימרא מדבר דוקא בנידון זה של ה"כגון". ושם נראה שהפי' של "כגון" 

 אלא "כי האי גוונא", )שהוא שורש המילה של כגון, כמבואר בס' התשבי ערך גון(, דהיינו "באופן כזה". 

אבל בדרך כלל, כאשר הגמ' מביא רק דוגמא אחת ואומר עליו "כגון", )כמו כאן, "אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש"(, ואין זה  
"אוקימתא" )בדוגמת "הכא במאי עסקינן כגון.."(, הרי הכוונה בזה הוא שזהו דוגמא בשביל דבר הדומה לו, או שזהו דוגמא אחת  

 כתוב בפנים. בלבד מתוך כמה דוגמאות, כמו ש

ראה מרגליות הים על סנהדרין כאן, שמציין לר"ן סו"פ המדיר )פרק ז( דכתובות "כגון קאמר שמואל, כלומר לאו דוקא אלו    43
אלא שכל ביאתן באיסור כגון אלו ושניות בכלל", ע"ש. הגהות מיימוניות סופ"ד מהל' שלוחין ושותפין "כל היכא דאמר תלמודא  

 כללי הכ"ף, אות שמב. יד מלאכי   "ג דלא דמי לגמרי".כגון זה, למדין ממנו דבר הדומה קצת אע



18 
 

בלבד אלא להביא דוגמא מצדיקים אלו, ולומר שבאם נמצא עוד צדיק הדומה לצדיקים אלו  
 (.  44הרי גם הוא נכלל בסוג זה

דבר  להורות על    רק הוא   אמנם יש מקומות בודדים, שבהם הכוונה של "כגון" )"בדוגמת"( [
, כי אותו  אין הכוונה להדוגמא עצמו שהוא בדומה להדוגמא שמביא בה"כגון", אבל    אחר

 .45הדוגמא עצמו שמביא אינו נכלל בהנידון 

הוא להגביל דבריו רק להדוגמא שמביא   ויש גם פעמים בודדים, שהפירוש של המילה "כגון" 
כאן לפי הלשון הראשון של   בלבד, ולא לשאר דוגמאות, שזהו הפירוש של המילה "כגון" 

 רש"י, כדלקמן[.   

 

וכמו שמובן מהדוגמאות דלקמן, ששם מובן לכל מעיין שאין כוונת הגמ' רק לאלו הצדיקים שנמנו, אלא לכל מי שדומה להם    44
".  מפסיקין לק"ש ולתפלה   כגון אנואבל    ,שתורתן אומנותן  כגון ר"ש בן יוחי וחביריולא שנו אלא  ונכנס בכללם: שבת יא, א " 

אמרו עליו על רבי )אליעזר( שהיה יושב ועוסק בתורה בשוק    , באהבתה תשגה תמיד כגון רבי )אליעזר( בן פדת עירובין נד, ב " 
יבמות קא, ב  התחתון של ציפורי וסדינו מוטל בשוק העליון של ציפורי יד, א.  ". פסחים קיג, בתחילתו. תענית כג, ב. חגיגה 

גבורי כח עושי דברו לשמוע בקול דברו כגון  "(.שם מ, א )" כגון רב כהנא דגברא רבה הוא )בסופו(. כתובות סב, א. קדושין ח, א )"
כגון מאן אמר רב נחמן כגון  בכורות לז, א "  ..."(. שם פא, א )"כגון רבי חנינא בר פפי וחביריו"(. מכות כד, א.רבי צדוק וחביריו

 ". אנא

כגון אנא...", ומצינו כ"מ בש"ס מילים אלו )"כגון אנא"(, והפי' הוא שזה    ולהעיר גם מדברי רב נחמן בסוגיין שאמר "אי מן חייא
אי שקילנא בישרא מטבחא ולא   אמר רב כגון אנא ,היכי דמי חילול השםכולל כל מי שהוא בדומה לו ובדרגתו. ראה יומא פו, א "

...", )וזה שייך לכל מי שהוא בדומה לרב ולא רק לרב עצמו, כמו שפסק הרמב"ם בהל' יסודי התורה פ"ה  יהיבנא דמי לאלתר
דברים שהבריות    , והוא שיעשה אותם אדם גדול בתורה ומפורסם בחסידות  ,ויש דברים אחרים שהן בכלל חילול השםהי"א "

רבי  "(. "ו כגון שלקח ואינו נותן דמי המקח לאלתר   . הרי זה חילל את השם  ,ואף על פי שאינן עבירות  ,מרננים אחריו בשבילם 
אמר רב נחמן כגון אנא דן דיני  " )יומא שם(. סנהדרין ה, א " יוחנן אמר כגון אנא דמסגינא ארבע אמות בלא תורה ובלא תפילין

כגון אני מהו    ,בעא מיניה רבי מרבי חייא". ע"ש. הוריות יא, ב " וכן אמר ר' חייא כגון אנא דן דיני ממונות ביחידי   ,ממונות ביחידי
 ע"ש.  " בשעיר 

ראה חולין קלא, ב "כגון זרוע ולא זרוע", ובתוס' שם ד"ה כגון. ירושלמי סנהדרין פי"א ה"ד "כגון הנבילה כגון השרץ" ובפירוש    45
 פני משה שם. וראה גם בדברי הסמ"ע שנסמן לעיל .  



19 
 

 ביאור הלשון הראשון של רש"י  סימן ג.

  חייא   מן   אי "  של פירושו הלשון הראשון  רש"י להשמיענו במה בא  "ז מבואר היטב  כ ועפ  . אי
עכשיו    הקדוש.  רבינו   כגון   הוא שחיים  מאותן  משיח  היינו אם  דסובל    ודאי  הקדוש  רבינו 

ואם הי' מאותן שמתו כבר, היה דניאל    ; בבא מציעא בתחלואים וחסיד גמור הוה כדאמרינן  
 . "לאו דוקא  והאי כגוןה; יאיש חמודות שנדון ביסורין בגוב אריות וחסיד גמור ה

  "כמו"  כאן אינו כפירושו הרגיל "כגון"שהפי'  שעיקר החידוש של רש"י בפירושו הראשון הוא  
רבינו הקדוש או כל הדומה לו מן החיים הוא ראוי  "ש דברי רב  מתפרש  או "דוגמת", שאז הי'  

או שרבינו הקדוש הוא דוגמא למשיח מכיון שיש  ),  באם יבוא משיח מן החיים"  להיות משיח 
, דהיינו שכוונת  "דהיינו"הפי' של כגון הוא  (, אלא כאן  ה-ד כנ"ל אותיות    , לו התכונות של משיח 

 רב הוא שאם משיח הוא מאותם שהם חיים עכשיו הרי זה דוקא רבינו הקדוש בעצמו. 

כאן   , שכוונתו הוא שאין הפי' של "כגון" רבינו הקדוש"  היינו   ודאי "  רש"י בלשונו  וזהו שמדגיש 
האם זהו רבינו הקדוש בעצמו או צדיק    מסתפקבמובן של "כמו", שאז הי' משמעו שרב הי'  

אלא הפי' של    ,46שרבינו הקדוש הוא רק דוגמא אחת מני עוד דוגמאות   מכיון  אחר הדומה לו 
 היינו רבינו הקדוש".  ודאי"  - ושל וודאי כאן הוא בסגנון של דוקא  "כגון" 

הוא לא "כמו" אלא  כאן  רבינו הקדוש", שכוונתו שהפי' של "כגון"    היינוכותב "ורש"י  ממשיך  ו
 ". היינו "

  י ולא צדיק אחר, ממשיך רש"  בודאי רק רבינו הקדוש בעצמו  וזהמה  הטעם לבכדי לבאר  ו
דסובל תחלואים וחסיד גמור הוה", שבזה מודגש התכונות המיוחדות של רבינו  להסביר "

הם    הקדוש האלו  התכונות  רב,  שיטת  ולפי  שבדורו,  הצדיקים  משאר  שונה  הי'  שבזה 
התכונות המיוחדות המורים על זה שהצדיק הזה הוא הראוי להיות משיח. וכמו שיתבאר  

 בארוכה ענין זה להלן בעזהי"ת. 

ואם הי' מאותן  "  – וממשיך רש"י, שלפי פירוש זה, זהו ג"כ הכוונה בדברי רב "כגון דניאל"  .  בי
". שהכוונה  הישמתו כבר, היה דניאל איש חמודות שנדון ביסורין בגוב אריות וחסיד גמור ה

 בזה הוא שאם משיח יבוא מן המתים, יהי' זה דניאל בעצמו. 

:  (47מובן בפשטות )כמו שאודות דניאל, הפירוש בזה הוא   ומה שכותב רש"י הלשון "הי'" ]
  משיח   , "אם ונוכח  הוהבתחילה כותב רש"י אודות רבינו הקדוש שהי' חי באותו זמן בלשון  

הקדוש". ובהמשך, כאשר רש"י מדבר אודות דניאל,    רבינו   היינו  ודאי  עכשיו  שחיים  מאותן

 

"אם משיח יבוא  לשלול ההבנה שהפי' של "כגון" בדברי רב הוא ש  הלשון הראשון  מדברי רש"י, יש לדייק קצת, שבעיקר בא  46
שהפי' של "כגון" הוא דוגמא  , ולא כ"כ ההבנה  (דשנתבאר לעיל אות  )מן החיים יהי' זה או רבינו הקדוש או צדיק אחר הדומה לו",  

לומר שזהו מפני שבפשטות, לולי פירש"י, היינו מפרשים דברי רב כפי ההבנה שנתבאר    ויש  .(השנתבאר לעיל אות  ),  בלבד
בהערה  וכמו שנתבאר  , אינו מובן המשך דברי רב מלכתחילה,  ה לפי ההבנה הנ"ל באות  , כי  ה, ולא לפי ההבנה באות  דלעיל אות  

31 . 

שדניאל כבר הי' משיח )בפועל(, שהרי  המילים "ואם הי' מאותן שמתו כבר, הי' דניאל"  שהרי מובן בפשטות שאי אפשר לפרש    47
 צריך לומר שהפירוש בזה הוא שכבר הי' בעולם, כבפנים.  , ועל כרחךעדיין לא באה הגאולה

)שמשמעו הפשוט הוא שדניאל כבר    ",, הי' דניאללומר )ע"ד החידוד עכ"פ(, שהכוונה בהלשון "ואם הי' מאותן שמתו כבר  אפשרו
ע"י    כבר נעשה משיחנעשה משיח בעבר(, הוא לא שכבר נעשה משיח בפועל )שהרי עדיין לא באה הגאולה, וכפשוט(, אלא ש

 ודו"ק.   ,(כשיגיע זמן הגאולה שיהי' משיח )לעתיד  הקב"ה בו  שכבר בחר דהיינו , בחירת הקב"ה



20 
 

", לכן משנה רש"י ומשתמש בלשון עבר, וכתב  כברהרי מכיון שדניאל הוא "מאותן שמתו  
דורות  ב  כבר בעולם,   – "הי'", שכוונתו בפשטות הוא שהי' כבר בעולם. וזהו שכתב "ואם הי' ]

 [ דניאל איש חמודות". –  שכבר עברובדורות  – [ מאותן שמתו כבר, הי' ]–דהיינו  , שעברו

דניאל" )ולא כמו    49היינו  , מאותן שמתו כבר   הוא "אם    48הוא גרסת העין יעקב ברש"י  תדע, ש 
, שהכוונה בזה ברורה, שאם  דניאל"(  הי' מאותן שמתו כבר  הי'גמ' שלנו "אם רש"י בגרסת 

וזה מתאים ללשון הש"ס    –משיח הוא מאותן שמתו כבר, הרי שדניאל בעצמו יהי' משיח.  
רבינו    בשוה לגבי   ", שכותב אותו הלשון "הוא"הואכאן "אי מן חייא הוא ... אי מן מתייא  

 . [בל' עבר "אי מן מתייא הוה" אצל דניאל  הקדוש ודניאל, ולא כתב 

 

והנה בכ"מ מבואר אשר נוסחת העין יעקב שבגמרא, נחשב למדוייק יותר לגבי נוסח הנדפס בגמרא. ראה הקדמת המדפיסים   48
 .  יט-יח'  עמ, ט"תשנ ק"אה , במישור הוצאת", יעקב  עין  האגדה   אוצרות" ל  והקדמה במבואלעין יעקב דפוס ווילנא תרמ"ד. 

  83ראה בס' היכל רש"י ח"א ע'    –ובכ"מ דנו אודות גירסת פירוש רש"י שבעין יעקב לגבי פירש"י שבגמ', איזה מדוייק יותר  
 ואילך, ובהנסמן שם.     199ואילך. ס' פירוש רש"י למסכת מועד קטן בירורים בזיהויו, ע' 

 ". "אם הי' מאותן שמתו כבר, היינו דניאלהנוסח הוא   816ובהגה"ה על הגליון בכת"י אוסף גינזבורג, מוסקבא, מספר  49



21 
 

 הלשונות של רש"י בלשונו הראשון דיוקי סימן ד. 

רבינו הקדוש "ודאי היינו רבינו הקדוש", ואצל דניאל כתב  תב אצל  ומה שרש"י שינה וכ .  גי
מבאר  רש"י, כשהוא  פבתחילת   שתים: א( יש לומר ב  ולא כתב "ודאי",   היינו( דניאל", "הי' )או: 

"כגון" של  הפי'  הראשונה  לשון  כאן,   בפעם  בכפל  רש"י  שם  היינומשתמש  )רבינו    "ודאי 
)וכנ"ל(  של "כגון"כאן  ", כדי להדגיש באופן ברור שאין הכוונה  הקדוש( .  במובן של "כמו" 

אצל דניאל,    אמנם לאחר שהבהיר רש"י זה בתחילה, אין שום טעם לחזור על כפל הלשון 
 ומספיק לומר "היינו".  

לא הי' להמובן הרגיל של "כגון", הוא בעיקר    ן כאראי' שכוונת רב  י"ל, אשר עיקר הוד  וע  ב(
.  מזה שמשתמש בלשון זה אודות רבינו הקדוש, ולא מזה שמשתמש בלשון זה אודות דניאל

  ו שכוונתשהרי אם הי' משתמש רב בלשון הזה רק לגבי דניאל, הרי שפיר הי' אפשר לומר  
דניאל   בדורו של  שיתכן שהי'  פשוט  מן המתים, שהרי  לו"  צדיק הדומה  וכל  "דניאל  הוא 

   ובדורות שלאחריו כמה צדיקים שהיו דוגמתו.

הוא בלשון של "דהיינו" הוא מזה שמשתמש בלשון   ועיקר ההוכחה שכוונת רב במילת "כגון" 
רבינו הקדוש, כי ידוע אשר בדורו של רבינו הקדוש הי' הוא יחיד בדורו בחסידות  הזה אודות  

וממילא מובן שרב לא התכוון לומר שרבינו הקדוש הוא רק דוגמא אחת מני עוד  וצדקות,  
באם משיח הוא מאותן שחיים עכשיו הרי  ויים להיות משיח, אלא שודאי  צדיקים בדורו הרא 

   רבינו הקדוש בעצמו יהי' משיח. רק  

בדוקא  )ומה גם, שרבינו הקדוש הי' רבו של רב, ומזה מובן עוד יותר שבפשטות כוונת רב הי'  
בעצמו  ש הקדוש  משיח,  רבינו  דוגמתו ולא  יהי'  צדיקים  עוד  להיות    בדורו  שיש  הראויים 

 משיח(. 

אצל רבינו הקדוש הוא "דהיינו", שוב מובן שכן הוא   לאחר שמובן שהפי' של "כגון"אלא ש
   .50הפי' גם אצל דניאל 

אצל רבינו הקדוש, ואצל דניאל כותב רק "הי'" )או   ההדגשה של "ודאי היינו"ולכן כותב רש"י  
ולא צדיק    -דוקא אצל רבינו הקדוש מובן להדיא שכוונת רב הי' לומר שדוקא הוא  "היינו"(, כי  
 הראוי להיות משיח.  -  אחר שבדור

 

אמנם סוף סוף, מובן שיש חילוק בין רבינו הקדוש לדניאל. דאצל רבינו הקדוש הי' ברור לו לרב שבאם יבוא משיח "מאותן    50
. אמנם לגבי  , כי רבינו הקדוש הי' יחיד בדורו וכנ"לשחיים עכשיו", הרי זה ודאי אך ורק רבינו הקדוש ולא צדיק אחר שהי' חי אז

שהי' בדומה לדניאל. )ובפרט שלכאורה  שמתו כבר  לא נמצא שום צדיק אחר במשך הדורות  לשיטת רב,  דניאל, הרי קשה לומר ש 
, ולכאו' גם הם  היו דומה לדניאל בחסידות, וגם נידונו ביסורין בזריקתן לכבשן האש –חנני' מישאל ועזרי'  –גם חבריו של דניאל 

ל הצדיקים  אודות כ  שלפי הידוע לנו  , . וכמו שנדון בזה לקמן אי"ה(. אלא על כרחך צריך לומר שכוונת רב הואראויין להיות משיח
בי שאר הצדיקים הי' דניאל, ולכן הוא הצדיק  ג אותו צדיק שנמצאו בו התכונות של משיח באופן הכי שלם להרי  שמתו כבר,  
אבל אין כוונת רב לשלול ולומר שלא יתכן שיהי' צדיק  שהוא יהי' משיח באם יבוא מאותן שמתו כבר.  )באופן חיובי(  שנאמר עליו  

 מן המתים שגם הוא יכול להיות משיח.  אחר 



22 
 

המילה "כגון" כאן  הפי' של  ש  51ומסיים רש"י "והאי כגון לאו דוקא", שכוונתו בזה הוא .  ד י
לא התכוון רב להשתמש במילת "כגון" לפי משמעותו  דהיינו ש ,הוא "לאו דוקא" )"האי כגון"(  

והדוגמא שמביא הוא הרגילה ש דוגמאות  דוגמאות,  רק    יש כמה  עוד  כי  דוגמא אחת מני 
מן החיים הוא משיח,    לו   הדומה   צדיק   כל   או   )ודניאל(   כוונת רב לא הי' לומר שרבינו הקדוש

   .52ולא לעוד צדיקים  בעצמו )ודניאל( רק לרבינו הקדוש אך ו אלא הכוונה כאן הוא 

שתי הפעמים  ומפשטות המשך דברי רש"י מובן שהמילים "והאי כגון לאו דוקא" מוסבים על  
שרב השתמש כאן בהמילה כגון "כגון רבינו הקדוש" ו"כגון דניאל איש חמודות", שבשניהם  

 הפי' של כגון הוא לא "כמו" אלא "היינו", וכנ"ל. 

 

אף ת"ח מיבעי' לי' למימר חד פסוקא  בואר בגליוני הש"ס ברכות ה, א " וכן מ בס' פתח הדביר ח"ג ע' קלו טור ד.  מבואר  כן    51
רחמי ודומה לפסוק    לכאורה משמעותה דרשאין לומר גם פסוק אחר דעניינו  " כגון " נ"ב תיבת    .דרחמי כגון בידך אפקיד רוחי וגו' 

אולם בבה"ג ה' ברכות פרק א' איתא בזה"ל אמר אביי וצריך למימר האי קרא בידך    ,בידך וגו' וא"צ לומר פסוק בידך וגו' דווקא
יוכל להיות דצריך לומר המקרא הזה דווקא    "כגון" ועוד נתיישבתי דגם לפי הגירסא שלפנינו    .ואולי כך הית' גרסתו בגמ'  , וגו' עכ"ל

ויש כזה בסנהדרין צ"ח ב' אמר רב אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש אי מן מתיא הוא כגון דניאל    ,ותיבת כגון הוא לאו דווקא
וברש"י אם משיח מאותם שחיים עכשיו וודאי היינו רבינו הקדוש כו' ואם הי' מאותן שמתו כבר הי' דניאל איש    ,איש חמודות

  ,דגם שם אמר כגון רבינו כו' וכוונתו על רבינו עצמו דווקא  , והוא דומה בדומה ממש להך דכאן  ,חמודות והאי כגון לאו דווקא עכ"ל
 וכ"כ בס' זוהר הלבנה ע' נז, א.  ...".וכך כאן אמר כגון בידך וגו' וכוונתו אפסוק בידך דווקא

  אות פד הרה"צ ר' חיים אלעזר שפירא ממונקאטש( מהדורה רביעאה  בס' דברי תורה )ל  ביאר המילים "והאי כגון לאו דוקא" וכן  
 . בעצמו"  ולאו כגון ודוגמא, שאם מהחיים הוא רבינו הקדוש"והיינו שזהו באמת,  

ומובא בר"ן  ברש"י והאי כגון לאו דוקא, ור"ל דסתם כגון הוא לאו דוקא, ע' ירושלמי יבמות פ"ט ה"ד  במרגליות הים כאן כתב " כן  ו
רק  הכוונה  שהובא בש"ס, אין    " כגון "הוא דסתם  ...". וכוונת דבריו  שמואל כלומר לאו דוקא כו'  כגון קאמרכתובות ס"פ המדיר  

)וזה המכוון במה שכתב "דסתם כגון הןא לאו    הובא בה"כגון", אלא הכוונה הוא לאותו הדוגמא וכל הדומה לו לאותו הדוגמא ש
כוונה הוא  ה  , אלא)"בדוגמת"(  מובנו הרגיללהמילה "כגון"  בהוא "לאו דוקא", דהיינו שכאן אין הכוונה   . אמנם "האי כגון" דוקא"(

   להשתמש במילה זו במובן של "דהיינו".

וכן מ"ש בשדי חמד כללים מערכת כף כלל ז "כגון. לשון זה מורה דיש עוד דברים בדין ההוא וחדא מינייהו נקט ... וכן מתבאר  
מדברי רש"י במסכת סנהדרין ד' צ"ח סוף ע"ב, שעל מה שאמרו בש"ס אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש וכו' כתב והאי כגון לאו  

, ומזה מובן  במובן של "דוגמא" ה הוא שמדברי רש"י מובן שדוקא בגמ' כאן המילה "כגון" אינו  דוקא עי"ש", לכאו' עכצ"ל הכוונ 
)וכן הבין בפירש"י בס' פתח הדביר ח"ג קלו, ד, שאליו  שפי' הרגיל של "כגון"שבש"ס הוא שזהו רק דוגמא וחדא מינייהו נקט.  

  עוד מקומות שבהם הפי' של "כגון" הוא )"לאו דוקא", דהיינו שהוא( במובן של "דהיינו", ראהלציין השדי חמד בהמשך דבריו(. 
 ס' שערי פשט קדושין ח"ג )מהדורת תשע"ח( סי' לב בארוכה. גבורות ארי על מס' תענית יג, א בתחילתו.   .שםשדי חמד 

יא(,  -ראה לעיל אות י)שלפעמים זהו הפירוש של המילה "כגון",    אין הפי' כאן שרבינו הקדוש הוא רק "דוגמא" למשיח,כן  ו  52
   אלא הכוונה הוא שרבינו הקדוש בעצמו הוא ראוי להיות משיח. 



23 
 

   "אי מן מתייא" וחייא"  ן "אי מ הפירוש שלסימן ה. 

מה הי' כוונת רב בזה שחילק ואמר "אי מן חייא הוא .. אי מן   להביןצריך לכאורה והנה, . טו
ודאי    עכשיווגם צריך להבין מה שדייק רש"י לכתוב "אם משיח מאותן שחיין  מתייא הוא".  

 הי' דניאל איש חמודות".    כבר שמתו  ן הוא רבינו הקדוש ואם הי' מאות

שבו רגילים לפרש  יש האופן הרגיל    . אופנים   ב'ופירוש רש"י, ישנם  והנה בביאור דברי רב  
הגמ'   כמה מפרשיםדברי  מדברי  גם  ו(  )כפי שמשמע  כן  לפרש  בפי הלומדים  רגיל  עפ"ז 

של רש"י. ולהלן נביא  המילולי  מפשטות לשונו  לכאורה  עוד אופן כפי שמשמע    פרש"י, ויש ב
 שניהם בעז"ה. 

אפשרויות לביאת המשיח,  אופנים ויש ב'  ש  הי'  שכוונתו    , כמה מפרשים ביארו דברי רבהנה  ד 
אפשרויות אלו, הביא רב ב' צדיקים  בהתאם לב'  ו,  או שיבא מן החיים או שיבא מן המתים 

שיכולים להיות משיח: באם משיח יהי' מן החיים יהי' זה רבינו הקדוש, ובאם משיח יהי' מן  
 המתים יהי' זה דניאל. 

הוא דוד  אי מן חייא  מלכא משיחא  "  55ובזהר   54ומדרש רבה   53לשון שמצינו בירושלמי ה  וע"ד ]
שיש ב'    (57)כמבואר במפרשים שם   שהכוונה הוא ",  56הוא דוד שמיה  מתייאאי מן  ושמיה  

יבוא מן החיים )דהיינו שיהי' צדיק שחי באותו  משיח  א( ש פשרויות שונות לביאת המשיח:א
או מן המתים )דהיינו צדיק שחי בדור קודם שכבר מת ויקום    , ב( הדור שיזכה להגאולה( 

 [. (לתחי' בכדי להיות משיח

ביאת  אופן  וסברות בש ב' צדדים  ישדברי חז"ל  בהבינו  הם  שנראה  האלו  מפרשים  המדברי  ו
שמשיח יבוא   ויש צד וסברא לומר  שמשיח יבוא דוקא מן החיים,  יש צד וסברא לומר  המשיח.  

)דהיינו שמדבריהם משמע שב' צדדים אלו מנוגדים זה לזה: דמצד א' יש סברא    מן המתים. 
'  אדם  יויש עוד אופן לומר שמשיח יה  וטעם לומר שמשיח יה' דוקא אדם חי ולא אדם מת, 

 ולהלן אי"ה נדון בדברי המפרשים בפרטיות.  מת ולא אדם חי(. 

בדברי רש"י בסוגיין, דמה שכתב "אם משיח מאותן שחיים עכשיו  גם  רגיל לפרש עד"ז  ועפ"ז  
ואם הי' מאותן שמתו כבר הי' דניאל", שהפירוש בזה הוא שאם  ודאי היינו רבינו הקדוש  

משיח צ"ל דוקא אדם חי, אז משיח יהי' רבינו הקדוש. ובאם משיח יהי'  צדיק שמת כבר,  
 יהי' זה דניאל. 

מוסב רק כלפי  באמרו "אי מן חייא הוא" הי'  כוונת רב הי'  שמעצמו  מובן  ע"פ הבנה זו,  ו  . זט
. דמכיון שלפי הבנה בחיים חיותו של רבינו הקדוש  ( עכשיו, היינו)משיח יבוא  האפשרות ש

 

 ברכות פ"ב ה"ד.  53

 איכה רבה א, נא.   54

 זח"א פב, ב.  55

, ובאיכה  " אהן מלכא משיחא אין מי חייא הוא דוד שמיה אין מי דמכייא הוא דוד שמיה " בזהר שם, ובירושלמי שם  כ"ה הלשון  56
 ". אי מחייא הוא דוד שמיה, אי ממיתיא הוא דוד שמיה  הדין מלכא משיחארבה שם "

ראה יפה מראה ופני משה על ירושלמי שם. מתנות כהונה, יפה ענף, ועץ יוסף על איכה רבה שם. אור יקר על זהר פ' לך ע'    57
 ואילך, ושאר מפרשים על הזהר שם. קלח 



24 
 

"אם משיח יהי' דוקא אדם  תפרשים  מ "הוא כגון רבינו הקדוש  זו, כוונת דברי רב "אי מן חייא 
כל זה שייך  ופשוט שהרי מובן  ",  ולא מי שמת כבר, אז זה יהי' רבינו הקדוש  שהוא עדיין חי 

 כל זמן שרבינו הקדוש עדיין חי. רק 

להדגיש    דכוונתו הוא   מתפרשים   " עכשיומאותן שחיים  אם משיח  "דברי רש"י  ,  וע"פ הבנה זו 
שדברי רב נאמרו רק כלפי האפשרות שיבוא משיח באותו זמן שרבינו הקדוש הי' חי. שהרי  

 רק באותו זמן אפשר לומר שאם משיח יהי' מאותן שהם חיים יהי' זה רבינו הקדוש.  

שהפירוש בזה הוא שדברי רב    ",הי' דניאל   כבר"ואם הי' מאותן שמתו  רש"י    ועד"ז מדגיש )
שדניאל יהי'  אמר    רבהיו מכוונים רק כלפי המתים שמתו כבר באותו זמן. כי מובן שזה ש

פטירת רבינו  אחרי  הי' שייך רק בזמן שהוא רבינו הקדוש הי' עדיין חי, כי  משיח מן המתים  
אלא גם    , שבאם משיח הי' בא אז מן המתים, זה יכול להיות לא רק דניאלהקדוש, שוב מובן  

 . ( , וכדלקמןרבינו הקדוש



25 
 

   לחלק בין החיים והמתים  הי'רב לא עיקר כוונת רש"י,   לפי .  וסימן 

אמנם כשנדקדק בלשון רש"י, משמע לכאורה שרש"י אינו מפרש דברי הגמרא כאן "אי    . זי
מתיא" מן  אי   .. חייא  לומר    , מן  וסברא  צד  איזה  שיש  מפרשים שמסבירים  אותם  כדברי 

 שמשיח יהי' דוקא צדיק שעדיין חי או שמשיח יהי' דוקא צדיק שכבר מת.  

כי מדברי רש"י משמע שפירוש הגמרא כאן "אי מן חייא הוא .. אי מן מתייא הוא", אינו "אם  
משיח יהי' אדם חי, או אדם מת", אלא "אם משיח יהי' אחד מבני הדור הזה, או אם יהי'  

 אחד מבני הדורות שעברו". 

מאותן שמתו  אם הי'  ", ו"עכשיו מאותן שחיים  אם משיח  "  בדברי רברש"י הוסיף וביאר  הרי  ש
  החיים   בין  לחלק '  הי  לא  רבכוונת  ]ש  58כוונת רש"י הוא להדגישמשמע שזה  הוספה  . ומ"כבר

,  )דהיינו האם משיח צריך להיות אדם שעדיין חי או אם הוא יכול להיות מי שמת   והמתים 
מבין כל הצדיקים  לומר שהי'  רב    כוונת   [ (, אלאכמו האופן שבו רגילים לפרש דברי רב כנ"ל

הצדיקים  מבין כל  רבינו הקדוש הוא הראוי להיות משיח, ורק  הרי בודאי ש  עכשיוהנמצאים  
   . 59, הרי זה דניאל כברומתו  שחיו בדורות שעברו 

 

שהרי  ]שהטעם למה מוסיף רש"י המילה "עכשיו", הוא מפני שזהו פשוט ומובן מעצמו שמשיח צ"ל אדם חי,  לכאו' הי' אפ"ל    58
בחיין    תו צדיק שמת כבר הי' משיח בפועלו מובן ופשוט, שכאשר הגמ' אומר שמשיח יכול להיות מן המתים, הכוונה בזה אינו שא

ויהי'  לעתיד  שאותו צדיק יקום לתחי'  , אלא הכוונה בזה  בחייו הקודמים  א הגאולה יב ה, שהרי פשוט וגלוי לכל שעדיין לא  הקומדים
שהסתפק    אי אפשר לפרש דברי רב "אי מן חייא" שלהבהיר   ולכן הוסיף רש"י המילה "עכשיו" אדם חי ופעיל שיביא הגאולה[,  

אם משיח יהי' מאותן שחיים  שרב הסתפק רק  אלא    ,(שהאו צ"ל אדם חי כנ"ל  זה פשוט  שהריצ"ל אדם חי ) בפועל  אם משיח  
 או מאותן שמתו כבר.  "עכשיו" 

אכן רש"י חושב  . ב( באם  , ואין צורך לרש"י להבהיר זהקשה מאד לומר שזהו כוונת רש"י: א( לכאו' זה פשוט ומובן מעצמואמנם  
ומה גם, שבאם יש  , כי אין זה ברור לכל מהוספת המילה "עכשיו". ג(  הו"ל לרש"י להבהיר זה להדיאשיש צורך להבהיר זה,  

ד(    דברי רב "אי מן מתיא", ולא בתחילת דבריו "אי מן חייא".  יש צורך להבהיר זה בסוף בעיקר  שצורך להבהיר זה, הרי מובן  
משיח מאותן שחיים עכשיו .. ואם הי' מאון שכבר מתו", משמע להדיא שהוספת המילה    םועוד זאת, דהמשך לשון רש"י "א

צ"ל    "כבר", וכפי האופן שנתבאר לקמן בפנים. ובאם נימא שכוונת רש"י הוא לומר שפשוט שמשיח"עכשיו" קשורה לההוספה  
 קשור עם המילה "כבר". ופשוט. אדם חי, הרי א"כ אין זה 

משא"כ לפי האופן שבו רגילים לפרש דברי רב ופרש"י שהובא לעיל, שכוונת רב הוא לומר "באם משיח יהי' מן החיים דוקא    59
ולא מן המתים", ו"אם משיח יהי' מן המתים ולא מן החיים", הרי אינו מובן כ"כ למה הוצרך רש"י להוסיף המילים "עכשיו" ו"כבר".  

, וגם אינם  צ"ל דוקא אדם חי  באמרו "מן חייא" הוא שמשיח  שכוונת רב    ביתר ביאור   םדהוספת ב' המילים אלו אינם מבהירי
 מוסיפים שום ביאור בהטעם והסברא למה נימא שמשיח צריך להיות דוקא מן החיים או מן המתים.

וגם לכאורה אין לומר שהצורך בהוספת מילים אלו הוא בכדי להבהיר שכוונת רב הי' רק לדבר על אותו הזמן שבו רבינו הקדוש  
כוונתו הי' על אלו   ", ובאמרו "אי מן מתיא הוא" עכשיוהי' עדיין חי, דהיינו שבאמרו "אי מן חייא הוא" כוונתו הוא על "אותן שחיים 

הוא שמשיח   מכיון שלפי הבנה זו הפירוש של "מן חייא", שהרי  מעצמו  ומובן  פשוטשמתו כבר )לפני זמנו של רב(, שהרי זהו  
מובן מעצמו שלאחר פטירת רבינו הקדוש שוב ליכא  ,  הרי  רב דיבר על רבינו הקדוש שהי' חי בזמנואדם חי ולא מת, ו  צ"ל דוקא

",  עכשיו"אם יש דוגמתו בחיים    לא הוסיףוכמו שרואים בלשון השני של רש"י, שרש"י   לומר על רבינו הקדוש שהוא "מן החיים".
", כי לכאו' זהו פשוט ומובן ומעצמו. וא"כ צ"ב למה הוצרך רש"י להוסיף ולהבהיר זה בלשון  כבר שמתו"ואם דוגמא הוא למתים 

 הראשון. 

ומה גם, שלפי הלשון שבו רגילים לפרש דברי רש"י, נמצא שהמילים "אם משיח מאותן שחיים עכשיו" מתפרשים במובן "אם  
 .  וכדלקמןמאותן שחיים", שזה דוחק בהלשון המילולי של רש"י, )=היינו בדור הזה( משיח יבוא עכשיו 

"באם משיח יבוא  מבהיר יותר שהפי' "אי מן חייא" הוא שכוונת רב הי' לומר    וספת התיבה "עכשיו" ועוד זאת, דאפילו אי נימא שה
כי הוספת מילה זו בודאי אינו מוסיף  ",  כבר עדיין אינו מובן  למה הוסיף רש"י "מאותן שמתו  הרי סו"ס  ,  עכשיו מאותן שחיים",  

 לכן כתב ג"כ "כבר"(.  )ודוחק לומר שזהו רק אגב גררא, שמכיון שהזכיר "עכשיו" שום ביאור, 

 



26 
 

ולא הי' כוונתו כלל לומר  " בניגוד ל"מת",  חי "להדגיש    אין כוונת רב  רש"י מפרש ש דהיינו ש
בזה יהי' תלוי  ואשר    - )מי שמת כבר,  וטריא האם משיח יהי' אדם חי או    יש דיון ושקלא ש

לא מרומז כלל בפרש"י שיש  ובפרט ש(,  -האם רבינו הקדוש הוא משיח או דניאל יהי' משיח  
א  ר יש איזה טעם וסבש  ( אידך גיסאל)כן  ו איזה טעם וסברא לומר שמשיח צ"ל דוקא אדם חי  

ולחלק בין הדורות הוא רק  כוונתו  כל  אלא  אדם שמת.    יהי'  שמשיח   מה שאמר "חייא"  , 
"עכשיו",  רק  כוונתו הי'   "להדגיש הצדיקים שנמצאים  וכוונתו במה שאומר  ,  " בדורודהיינו 

 . " בדורות הקודמים"חיו  "מתו כבר", דהיינו שלהדגיש הצדיקים ש רק הוא   "מתיא"

שחיים עכשיו ודאי היינו  "אם משיח מאותן  ,  פשטות לשונו של רש"יפירוש    ליתר ביאור:ו.  חי
שדברי רב היו מכוונים רק כלפי האפשרות שמשיח יבוא באותו זמן    אינו  רבינו הקדוש", 

  , כי אין זה מרומז כלל בלשונו של רש"י. (סימן הו שהובא לעיל  )כמ  שרבינו הקדוש הי' חי 
ם  מה שכתב "אם משיח מאותן שחיי רשצריכים לפנימא שזהו כוונת רש"י, א"כ נמצא שואי 

"  מאותן שחיים )היינו בחייו של רבינו הקדוש(  עכשיו    יבוא  אם משיח"שהפי' בזה הוא   עכשיו" 
 .  (פר העיקר חסר מן הסנמצא שו), דברי רש"יפשטות כלל ב  וכיו"ב, שאין זה מרומז 

אם משיח  " "אם משיח מאותן שחיים עכשיו" הם  של דברי רש"י  ואדרבה, פשטות המשמעות  
עכשיו   שחיים  מאותם  עכשיו    - יהי'  החיים  מהצדיקים  באחד  יבחר  הקב"ה  דהיינו שבאם 

אם יהי'  אפילו  בין שיהי' עכשיו או  ,  באיזה זמן שיהי',  הגאולה  זמן   יבוא  כאשר להיות משיח  
 . 61"60ודאי היינו רבינו הקדוש   –לאחרי כמה דורות 

כוונת רב לא הי' לחלק בין החיים והמתים, שעפ"ז הי' יוצא שדבריו "אי מן חייא"  דהיינו, ש
אלא    - באם משיח יבוא בעודו חי,    מכוונים רק כלפי האפשרות שרבינו הקדוש יהי' משיח 

רק   הי'  חילוקי כוונתו  הצדיקים    להדגיש  שמכל  ולומר  רבינו  הדורות,  רק  הרי  דור  באותו 
ומכל הצדיקים שחיו בעבר הרי דניאל הוא הראוי להיות    ,הקדוש הוא הראוי להיות משיח 

 

האופן הרגיל שבו    לשלולשכוונתו  לכאורה  ", משמע  כבר", ו"מאותן שמתו  עכשיו ואדרבה, מזה שרש"י מוסיף "מאותן שחיים  
מן החיים ולא מן המתים, או אם משיח הוא דוקא    רגילים לפרש דברי רב, ולהבהיר שאין כוונת רב לומר "אם משיח הוא דוקא

הוא כוונת רב, לא הו"ל לרש"י להוסיף "עכשיו" ו"כבר"(, אלא לומר שכוונת רב הוא רק "אם משיח מאותן   זהמן המתים", )דאם 
 בפנים.  ", וכמו שנתבאר כבר... ואם הי' מאותן שמתו  עכשיושחיים 

שכוונת רש"י בהוספת המילים  בדוחק  לומר  נצטרך    , שהובא לעיל  האופן שבו רגילים לפרש דברי רש"ינרצה להעמיד  באם  ]ו
מוגבלים  )באמרו שרק רבינו הקדוש או דניאל יכולים להיות משיח(  , שדברי רב  אגב גררא  ו"כבר", הוא בכדי להבהיר "עכשיו" 

ו  שיוולד עוד צדיקים שיהיו חיים אז, או  שיהי'  יתכן    רק לאלו שהיו חיים בזמנו ושמתו כבר קודם זמנו, אמנם בדורות הבאים
 . , וכדלקמןבדורות הבאים ויפטרו, וגם הם יהיו ראויים להיות משיח

  אגב גררא, אלא להבהיר עצם צדדי  שכוונת רש"י בהוספת מילים אלו, לא הי' רק להבהיר ענין  לפרש  הרבה יותר אמנם מסתבר  
   [.להדגיש חי בניגוד למת, אלא להדגיש ה"הוה" ביחס לה"עבר"כוונתו של רב, שכוונתו לא הי'  

 עי"ז שיקום לתחי'. משיח  , הרי אז יהי' רבינו הקדוש לאחרי פטירת רבינו הקדוש משיח יבואובאם  60

פשוט שלשונו של רש"י "אם משיח מאותן שחיים עכשיו" אינו קשור לזמן הגאולה )"אם משיח יבוא עכשיו מאותן   ובסגנון אחר:   61
 ". מאותן שחיים עכשיו )שיבוא בזמן הגאולה, מתי שתהי', הוא(שחיים(, אלא לאישיותו של משיח )"אם משיח 

, שכל דברי הגמרא כאן מוסבים )רק( על הראוי להיות משיח, דהיינו שאין כוונת הגמרא לומר שרבינו  יתבאר לקמן סימן כווכמו ש
הקדוש )או שאר הצדיקים שנזכרו פה( הי' משיח בפועל או שכבר התחיל תהליך הגאולה בפועל, אלא הכוונה הוא שהוא זה  

וביאת המשיח בפועל, הם שני ענינים שונים. ולכן יתכן  שראוי להיות המשיח לעתיד. ועפ"ז מובן, שהאדם הראוי להיות משיח,  
 לומר על צדיק שהוא ראוי להיות משיח, אפי' אם עכשיו אינו זמן הגאולה. ופשוט.  



27 
 

כלל בזמן הגאולה )האם יהי'  )אודות רבינו הקדוש( אינם תלויים  שדבריו  , שעפ"ז יוצא  משיח
 .62  בעוד רבינו הקדוש חי או לאחרי פטירתו(

נשארים  )כלשונם וכצורתם(  שדברי רב    משמערש"י  פשטות לשונו של  כהנ"ל יוצא שמעפש
רבינו הקדוש גם לאחרי פטירת  וכד בתקפם  זמן  הגמשזה  מ גם  משמע  ,  )שנכתב הרבה   '

דברי  ש ן לומר שהגמ' הביובן שמסתבר יותר ומ . 63דברי רב לאחרי רבינו הקדוש ורב( הביא 
)כלשונם  דבריו  ומר שהגמ' הבינה ש, מלרב נשאר בתקפו גם לאחרי פטירת רבינו הקדוש

כתיבת  מכוונים רק כלפי הזמן שבו רבינו הקדוש הי' חי, שכבר עבר בזמן  היו  וכצורתם(  
 .64הגמ'

, ודבריו היו מוסבים לכל  65ואע"פ שמובן בפשטות שרב ציפה וקיווה שמשיח יבא באותו זמן 
לראש כלפי האפשרות של ביאת המשיח באותו זמן, אמנם סו"ס פשטות משמעות דבריו  

 

הלשון הדומה לזה שהוזכר במדרש  "אי מן חייא הוא ... אי מן מתיא הוא", לבין דברי רב    ולפי הבנה זו, נמצא שיש חילוק   62
, והיינו שהכוונה  זמן ביאת המשיח בכלל )היינו זמן הגאולה בפועל(וירושלמי וזהר הנ"ל. דבאותם מקומות, המדובר הוא אודות  

ויקום    הגאולה  זמן  לפני, או מאלו שכבר מתו  בזמן הגאולה, האם משיח יהי' מן החיים  )מתי שיהי'(הוא שכשיבוא המשיח,  
 בתחי' לגאול את ישראל. 

, בזמנו של רב, )אף  עכשיומשא"כ בדברי רב, הכוונה הוא אחר לגמרי, דהיינו שהכוונה הוא שבאם משיח יהי' מאותן שהם חיים  
  של  זמנו(, יהי' זה רבינו הקדוש, ובאם משיח יהי' מאותן שמתו כבר )לפני  הגאולה עצמה יהי' לעתיד, לאחר פטירתו של רבאם  
 (, יהי' זה דניאל. רב

לדורות הבאים. משא"כ להאופן  תקפים  דברי רב )כמו שהם נאמרו בשעתו(  באופן שמסתבר טפי לפרש דברי הגמ'  ומובן ש  63
לאחרי   כי,  ולא לדורות הבאים  היו שייכים רק לשעתו  כפי שנאמרו( שדברי רב )שבו רגילים לפרש דברי רש"י שהובא לעיל, יוצא  

יש  הטעם שהובא בגמ' הי' רק לומר ש א"כ נצטרך לומר שוהמשיח מן החיים,  יו שהוא  א"א לומר על פטירת רבינו הקדוש שוב  
   .משיחשבכל דור יש מישהו חי שהוא הראוי להיות ללמוד מדברי רב 

 ואולי י"ל שזה גופא הוא א' מהטעמים שרש"י פירש דברי רב באופן הזה.  64

אחרי פטירתו של רבינו הקדוש עדיין שייכים דברי  פי האופן שבו רגילים לפרש דברי רש"י שנתבאר לעיל, מובן שואע"פ שגם ל 
משיח אלא שבמקום  ראוי להיות  רב שהשמיענו שרבינו הקדוש הוא ראוי להיות משיח, כי גם לאחרי פטירתו מובן שהוא עדיין  

הרי  , וכמו שיתבאר לקמן בעז"ה,  שהוא יהי' המשיח מן החיים הרי הוא עכשיו ראוי להיות משיח מן המתים )ביחד עם דניאל(
סו"ס באם נימא שדברי רב היו מוסבים בעיקר לבאר לנו מי יהי' המשיח באם יבוא מן החיים ומי יהי' המשיח באם יבוא מן  

משא"כ לפי ההבנה המילולית של רש"י,   המתים, הרי כלפי נקודה זו שוב אין דברי רב שייכים עוד לאחרי פטירת רבינו הקדוש. 
באותו דור(, נמצא שגם דבריו "אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש", שייכים לאחרי פטירתו, כי אע"פ    – "  עכשיו)"אותן שחיים  

 שרבינו הקדוש אינו מן החיים, מ"מ עדיין הוא המשיח מבין כל אותם הצדיקים שחיו באותו דור. 

ונראה לי אני הסודר  ראה בס' ערכי תנאים ואמוראים לר' יהודה בן קלונימוס שפירא )רבו של הרוקח(, ח"ב ע' תקלא ואילך "  65
אחר    את רבי מאיר שהיה כמה שנים  שרבי ישמעאל ציוה )יג.(  ובעירובין  )כ.(  שכל שעה היו מצפין שיבנה הבית כההיא דסוטה  

ואע"פ שהיה   ,מפני שיוכל למחוק פרשת סוטה הכתובה בתורה ולהשקות את הסוטה ,החורבן שלא להטיל קנקנתום לתוך הדיו
מיהו כל  ם..." )וע"ש שמביא עוד דוגמאות לזה, ומסיים( " ורבי יוחנן בן זכאי הפסיק מים המרי  ,כמה זמן לאחר החורבן אסר לו

 שם.  8". וע"ע הנסמן בס' פתאום יבוא ע' כד ובהערה יום ויום היו מצפין לעיקבות המשיח ולישועה ולנחמה

דאמר עולא חבריא מדכן    ,כדעולא  ?קדש בימי רבי מי הואיוגם מפורש בנדה ו, ב שבימי רבי היו מצפים לגאולה, כמ"ש שם " 
 ". חבירים שבגליל מטהרים יינם לנסכים ושמנן למנחו' שמא יבנה בהמ"ק בימיהם ", ובפרש"י שם " הכא נמי בימי רבי  ,בגלילא

 ". הדבר תלוי אלא בתשובה ומעשים טוביםולהעיר שרב הוא בעל המימרא )סנהדרין צז, ב( "כלו כל הקיצין ואין 

",  אומר אני אסור לשתות יין לעולם, אבל מה אעשה שתקנתו קלקלתו )ומה שאמר רבינו הקדוש )תענית יז, א. סנהדרין כב, ב( " 
אבל מה אעשה שתקנתו קלקלתו, דהוי כמה שנים שלא חזרה בירה, וקלקלה זו תקנתו לשתות יין  ומפרש רש"י )תענית שם( " 

", אין מזה סתירה כלל לשיטת רב  דלא חייש שמא יבנה פתאום ", ועד"ז כותב בסנהדרין שם " בהדיא, ולשמא יבנה לא חיישינן 
 שאפשר למשיח לבוא באותו זמן באם יזכו בנ"י בתשובה. 

 



28 
 

ואינם    66כלפי האפשרות שמשיח יבוא באותו זמן   רק אינם מורים על זה שדבריו  היו מוסבים  
שייכים עוד לאחר פטירת רבינו הקדוש, אלא בפשטות מובן שדבריו אודות רבינו הקדוש  

 שייכים גם לאחרי פטירתו. 

נו הקדוש שהי' חי באותו זמן הי' ראוי להיות  יאע"פ שרב מזכיר שרב ובסגנון אחר קצת:
שהציפי' והתקוה אז הי' שבאם יזכה הדור יהי' רבינו הקדוש    לכאורהמשיח, שמזה משמע  

כוונת  אי אפשר לומר שכשנעיין בזה נראה ש, אמנם  (בלי שימות מקודם)  67המשיח בפועל 
אפשרות שרבינו הקדוש יהי' משיח תלוי רק על תקוה זו שרבינו הקדוש ייעשה  הי' לומר    רב

בדבריו שיש גם  אופן של ביאת המשיח מן המתים, וא"כ    מפורש , כי הרי  68בחייו משיח  
.  69מובן שבאם לא הי' משיח מגיע באותו זמן, עדיין יש אפשרות שרבינו הקדוש יהי' משיח 

 

וכמו שמבואר בכמה ספרים, שכוונת רבי הי' רק שאינו חושש שיבנה בית המקדש באופן פתאומי כ"כ עד שלא יהא שהות לכהן  
מאמר תורה אור )להחפץ חיים( פי"ב. זכרון  להפיג יינו, אבל אין הפשט שרבי לא ציפה וקיווה כלל לביאת המשיח בימיו. ראה  

 (. מעט בפתע. וראה במאירי תענית שם )שמא יבנה מקדש  יור"ד סי' ריג מהר"ם שיק  שו"ת יהונתן )אבלמן( ע' קסח, קצז. 

שמצד גדרי    פ שמצד האמונה והציפי' לביאת המשיח יש לצפות לזה, אבל מכיון"שאעועוד זאת, דיש מפרשים שכוונת רבי הי'  
 מציאות הקיים כבר טבע העולם לא נראה האפשרות לבנינו פתאום, הרי שוב ליכא למימר שבית המקדש יהי' נחשב כאילו הוא  

, )וע"ד שכתב המאירי סנהדרין שם בביאור דעת רבנן דפליגי על רבי  שמחמתו ייאסרו הכהנים בשתיית יין בעולם בפועל ממש 
בס'  "(. ראה  כאילו המקדש קיים והכהנים עומדים ומקריביםשמא יבנה מקדש מעט בפתע ויצטרכו להקריב והי' לנו לידון  " 

 הארכנו בזה.  במקום אחר ו  אפיקי מים בית המקדש )שפירא( ע' שצה ואילך. שבת ומועדים )פריינד( ח"ג ע' ריד.

,  על ההוה בנוגע להלכה למעשההציפי' כפי שמשפיע  לחילוק זה בין הציפיי' לביאת המשיח כפי שהוא מצד אמונות ודיעות  ו
מקוים גאולתם  מודגש בדברי המאירי )תענית שם( "אין חוששים לתכיפת גאלה, ואפילו באותו זמן שהי' סמוך לחורבן והם היו 

 . .." כרגע

ועפכ"ז יובן שאין סתירה מדברי רבי למה שהובא לעיל מבבא מציעא פה, ב שרבי השתדל להביא משיח בימיו. וכן מבואר בכמה  
עבודת  ספרים אודות השתדלות רבינו הקדוש להביא הגאולה בימיו, ע"פ המרומז במגילה ה, ב "בקש לעקור תשובה באב". ראה  

דברים. מאור  פ  "ר)להרה"צ מטשרנוביל(  ה אלה מסעי בשם החוזה מלובלין. מאור עינים  " מסעי סד  ' פ)להרה"צ מקאזניץ(  ישראל  
כר מאמרי תמוז אב  ששער יש.   ואילך  196מחשבות חרוץ )מהדורת הר ברכה( ע'  , רמזי בין המצרים בסופו. ס'  דברים  'ושמש פ
. )ולהעיר, שבאופן דומה, מבאר ר' יעקב עמדין בארוכה הסיפור בגמ' ברכות כז, ב אודות רבן גמליאל  טיהמצרים אות    ימי מאמר  

)זקנו של רבינו הקדוש( והדיון אודות תפילת ערבית רשות או חובה, שזהו מפני שחשב רבן גמליאל שבימיו תהי' הגאולה והוא  
 אהרן, תשס"א( ע' קעה ואילך בארוכה(.  יצלח למלוכה. ראה בס' הקשורים ליעקב )הוצאת מכון משנת ר'

שאע"פ שרב ציפה שיבא משיח באותו זמן, הרי ביחד עם זה הדגיש שזה תלוי בתשובה ובמעשים טובים. ולהעיר מהסיפור    66
איך שרבינו הקדוש השתדל להביא משיח "בלא זימניה" ע"י תפילת ר' חייא ובניו, ולא הניחוהו מן השמים.  בבא מציעא פה, ב,  ב

ובס' זהב שיבה )סנהדרין צז, ב בסופו( מבאר, שאע"פ שבאותו הזמן עדיין לא זכו בני ישראל שיהיו ראויים לביאת המשיח ולכן  
)ולא רק ע"י תוקף התפילה( הי' זה נחשב לזימני' והי'    ע"י תשובה ומעשים טובים  נחשב "בלא זימני'", אמנם באם היו זוכים אז

 משיח בא אז, מכיון שאם זכו בני ישראל הרי כל יומא זימני' הוא.  

עין אליהו על עין יעקב )וביאר עפ"ז כמה מאמרי חז"ל(: שבת קיג, ב ד"ה אמר    קה, א.  ובותעל כת  ביפה תלמוד ח" ראה ג"כ    67
ר"א; מגילה כח, א ד"ה שאל רבי; מו"ק ט, ב ד"ה ר"ש בן חלפתא; יבמות עט, ב ד"ה בימי רבי; נדרים נא ד"ה מאי; קדושין עב,  

 א ד"ה כי נח. 

ועוד זאת: מזה שרב מזכיר גם האפשרות שדניאל יהי' משיח מן המתים, משמע שגם באם משיח הי' בא אז )בחייו של רבינו    68
הקדוש( יתכן שזה לא הי' רבינו הקדוש אלא דניאל. וא"כ מזה מובן עוד יותר, שדברי רב לא היו תלויים )רק( על התקוה שרבינו  

 הקדוש ייעשה משיח בחייו. 

ע"ד דברי רב נחמן שהובאו לעיל    -האפשרות של "אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש",    רקולתוספת ביאור: באם רב הי' מזכיר    69
, הרי אז, מכיון שהוא מזכיר רק מי הוא המשיח מבין החיים דוקא,    -אפשרות זו    רקבגמרא, "אי מן חייא הוא כגון אנא", שמזכיר  

 מוסבים רק כלפי האפשרות שמשיח יבוא באותו זמן.  הם משמעות דבריו שפשטות הי' 

ואז היינו מפרשים שהמכוון שבדבריו הוא לבאר איך שביאת המשיח מציאותי עכשיו, כי כבר נמצא וחי בינינו צדיק הראוי להיות  
שבזה הי' מחזק הציפי' לישועה, והי' מזרז בני הדור להוסיף בתשובה  .  משיח, והכל תלוי רק בתשובה ומעשים טובים שלנו בלבד

 

https://docs.google.com/document/d/1fhM-1gO2BPIIHqg5ftZO7gLzAjcD13tcZQBueU5b1xA/edit


29 
 

וא"כ מסתבר יותר לפרש מלכתחילה שדבריו לא היו מכוונים רק כלפי האפשרות שמשיח  
 [. יגיע בחייו של רבינו הקדוש

  אי"הלשון "אם" )ברב   השתמשה שזמובן שלפי פשטות לשונו של רש"י, עפ"ז יוצא, ש. וטי
  , ( "הי' מאותן שמתו כבר   אם משיח מאותן שחיים עכשיו ... ו  אם "  מן מתיא",   אי מן חייא ...  
אחת הוא בניגוד להשני',   אפשרות(היינו  אם" )אפשרויות מנוגדות, ו" שיש שתי  אין הכוונה  

ואם משיח הוא דוקא    ... מאותן שכבר מתו"אם משיח הוא דוקא מאותן שחיים עכשיו ולא    -
שיש ב'    אלא הכוונה הפשוטה בזה הוא  –  70" מאותן שכבר מתו ולא מאותן שחיים עכשיו  

מדה, אפשרויות באותה  אפשריים  ושנים  ו   ,  שיש,  ו    לא  בדוקא  טעם  יהי'  זה  למה  סברא 
 אפשרות אחת ולא השני'. 

כוונת דברי רב הי'  נתבאר לעיל שבפשטות לשונו של רש"י אינו מבואר ומרומז כלל ששהרי  
סברא  ש איזה  שיש  זאת,  ועוד  השני'.  ולא  אחת  אפשרות  דוקא  יהי'  שזה  מה  לפי  לומר 

אם משיח    ( באיזה זמן שיהי' הגאולה, הרי)ומר ש כוונת דברי רב הי' רק ל   , שנתבאר לעיל
מאותן שמתו כבר יהי' זה  יהי' מאותן שחיים עכשיו יהי' זה רבינו הקדוש, ובאם משיח יהי'  

יש איזה טעם  לומר ש מלכתחילה    מקום בפשטות שאין שום  דניאל, וכלפי ענין זה הרי מובן  
 מדור אחר.  דוקא זה או המדור  דוקא  משיח יהי' לומר שוסברא 

, הרי רבינו הקדוש הוא הראוי  )"עכשיו"(  שמבין כל הצדיקים שחיו בדורוהוא לומר    רב    כוונת ו
, דניאל הוא  )"שמתו כבר"(  להיות משיח, ומבין כל שאר הצדיקים שבמשך הדורות שעברו

 כוונת רב בזה, בסימן הבא בעז"ה(.כמו שיתבאר ו  - ) ראוי להיות משיח. ה

"אי מן חייא הוא  דברי רב  סגנון  לפרש דברי רב באופן זה, הוא מפני שמ  . והכרחו של רש"י כ
  איזה שעיקר כוונתו הוא לומר לנו    כגון רבינו הקדוש, אי מן מתיא הוא כגון דניאל", משמע 

צדיק מן המתים יהי' משיח באם יבוא    איזה וצדיק מן החיים יהי' משיח באם יבוא מן החיים,  
 מן המתים.  

  – רבינו הקדוש ודניאל    – שלשניהם  מדברי רב משמע שבא בעיקר להדגיש   ובסגנון אחר: 
שלכן יתכן שרבינו הקדוש או דניאל יהי' משיח. דהיינו    הי' התכונות של הראוי להיות משיח, 

 

בס' מזבח אליהו )לבעל המחבר  ]וע"ד המבואר  ומעשים טובים בכדי שנזכה להגאולה השלימה מכיון שיש כבר צדיק מוכן לכך.  
וזה לשונו "מאמר חז"ל כשבאו להודיע שמו  , פרשת וזאת הברכה דף רכט,  ס' אגדת אליהו, מדרש תלפיות, שבט מוסר, ועוד(

של משיח, רבי חנינא אומר חנניא ]חנינא[ שמו, ר' ינאי אומר ינאי שמו, הענין שם באורך. כלל העולה שכל אחד מהשלמים שם  
רמז  שמו של משיח כשמו. שהכונה שכל אחד הי' מכיר בעצמו שהי' ראוי להיות משיח אם הדור זכאי, וכל אחד הי' מודיע הדבר ב 

שהוא משיח אם יהיו זכאים. כנודע שבכל דור ודור יש אחד ראוי להיות משיח, ואם הדור זכאי מתלבש בו נשמתו של משיח  
היושבת בגן עדן בתוך קן צפור כנודע. וברמז הי' מודיע להם כי מוכן הוא להיות משיח. וזהו שכל אחד ואחד הי' אומר שמו של  

 . [" עיי"ש עוד... רמשיח כשמו וכל אחד על עצמו הי' אומ 

, הרי קשה לומר שפשטות משמעות  -דלא כרב נחמן    -אמנם מכיון שבפועל רב מזכיר ב' אפשרויות )מן החיים ומן המתים(  
דבריו מוסבים כלפי האפשרות שמשיח יבוא עכשיו דווקא מכיון שיש צדיק החי עכשיו בינינו הראוי להיות משיח, כי אם זה הי'  

 האפשרויות של "אי מן חייא ... אי מן מתיא". כוונתו אינו מובן מה שמדגיש מלכתחילה ב' 

ומובן שקשה מאד לומר שעיקר כוונתו הי' לומר רק "אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש", אלא שכלפי שהזכיר האפשרות של "אי  ]
שיש גם עוד אופן של "אי מן מתיא", אבל זה נאמר רק בדרך אגב. כי קשה להעמיס   מן חייא" הוצרך להזכיר )לשלימות הדברים(

הבנה זו בגמרא, ששם משמע שכל דבריו הם המשך אחד, ומלכתחילה כיוון לומר לנו אודות שניהם, ולא שחלק אחד בדבריו  
 [. הוא העיקר והחלק השני הוזכר רק כבדרך אגב

 מהלך הראשון שנתבאר לעיל. השזהו אופן ההבנה של רש"י לפי  70



30 
 

התכונות   אותם  לשניהם  שיש  שביניהם,  השוה  הצד  להדגיש  וחסידות  של  שבא  יסורים 
      גמורה. 

מן החיים  דוקא  הדגיש ולומר שיש צד וסברא לומר שמשיח יהי'  ואי נימא שכוונת רב הי' ל
שעיקר  א"כ יוצא  , הרי  )דניאל(   ושיש צד וסברא לומר שמשיח יהי' מן המתים )רבינו הקדוש(  

הראוי להיות משיח, אלא  להדגיש שלשניהם יש התכונות של    ( רק) א  )ל הוא  המכוון שבדבריו  
לומר שבאם משיח יהי' מן החיים יהי' זה  ולהדגיש הניגוד בין "חייא" ל"מתיא",  גם ובעיקר(  

מכיון  רבינו הקדוש ולא דניאל, ובאם יהי' מן המתים אז זה יהי' דניאל ולא רבינו הקדוש. ו
לכן פירש רש"י דברי רב בהאופן היוצא מתוך  ,  של רב  עם פשטות לשונו  זה מתאים  שאין

 פשטות משמעות דבריו. 



31 
 

 למה הי' רב צריך להקדים ולומר "אי מן חייא" ו"אי מן מתיא" 

 אלא שלכאורה, לפי מהלך זו, עדיין צריך ביאור: . אכ

טעם וסברא לומר שמשיח צ"ל דוקא מדור הזה או מדורות    אין שוםלפי הבנה זו, יוצא ש
כי  ביניהם,  תי  ואין שום הבדל משמע  לכאורה,, הרי  הקדוש ודניאל   רבינוגם מצד  ו   .הקודמים

. וא"כ  אותם התכונות של הראוי להיות משיח )שהם יסורים וחסידות גמורה(   הםשניהם הי' ל
 ולא השני.   א לומר שדוקא א' מהם יהי' משיח רטעם וסבאין שום נמצא ש

כגון רבינו הקדוש,  הוא  ואמר "אי מן חייא  בין החיים והמתים  דבריו  בלמה חילק רב  וא"כ צ"ב,  
צינו שני צדיקים הראויים להיות משיח  שמכגון דניאל", ולא אמר בפשטות הוא ואי מן מתיא 

 ? בלי הוספת המילים "אי מן חייא" ו"אי מן מתיא"() והם רבינו הקדוש ודניאל

שהוה לומר  אפשר  הי'  לכאורה  בזה  נה  "טכני" הוא  ביאור  ענין  דהיינו הוא  בלי  ש,  בלבד, 
 :  כדלהלןו , או לא הי' כוונתו מובן  היו דבריו מוקשים  הוספת מילים אלו, 

שניהם  רב לא הי' יכול לומר באופן סתמי שרבינו הקדוש ודניאל  ראשית כל, מובן ופשוט ש
יהיו שני  )וכמפורש בקרא(  ראויים להיות משיח, שהרי פשוט   ולא  יהי' רק אחד,  שמשיח 

שמשיח יהי' או רבינו הקדוש  וא"כ מובן שרב הי' צריך לומר    . שישתמשו בכתר אחד   משיחים 
   או דניאל.

בינו הקדוש", א"כ יהי' משמעות דבריו  ר  ודניאל א ואשמשיח יהי' "הי' רב   אמנם  באם לשון
שלפי  והרי מובן בפשטות  כול להיות רק דניאל או רבינו הקדוש ולא שום צדיק אחר,  שמשיח י 

 ראוי להיות משיח.  יתכן שיהי' צדיק אחר מדורות הבאים שיהי'  שיטת רב 

שהרי דברי רב מיוסדים על הסברא בלבד )בניגוד לדברי דבי ר' שילא וכו' שהובאו בגמ'  ]
משיח הם  תכונות המיוחדות של  המכיון שלעיל, המיוסדים על הפסוק(. דהיינו שלשיטת רב,  

הצדיק שיש בו התכונות האלו הוא ראוי להיות  לכן, מובן מסברא, ש  , יסורים וחסידות גמורה
 משיח.  

ולכן, בניגוד לשאר הדיעות שבגמרא לפנ"ז, שאמרו רק על צדיק אחד שהוא הראוי להיות  
ודניאל. כי מכיון שדבר זה תלוי )לא   משיח, הרי רב הזכיר שני אפשרויות, רבינו הקדוש 

תכונות המיוחדות של משיח(,  ה  איזה צדיק יש לו )לראות  מפסוק( אלא בסברא  ורמז  בלימוד  
הרי מכיון שמצינו ב' צדיקים שיש להם התכונות המיוחדות האלו, לכן אפשר שכל א' מהם  

 הוא המשיח. 

ומכיון שדבר זה תלוי בסברא לחוד, מובן ג"כ שיש אפשרות אשר יהי' צדיק נוסף בדורות  
הבאים שיהי' גם לו התכונות של משיח, וגם עליו נוכל לומר שהוא הראוי להיות משיח, ויתכן  

 . [שהוא יהי' המשיח בפועל

לכאורה  אע"פ שהרי  ד   . "כגון דניאל ורבינו הקדוש"'  ישמשיח יהיכול לומר    לא הי' רב וגם  .  בכ
כוונתו הי' שדניאל או רבינו הקדוש  הי' ברור שאז  הרי    ,באם הי' משתמש בסגנון זה ש  י"ל

יתכן שהוא  )והיינו ש)או כל צדיק אחר בדורות הבאים שדומה להם( הוא ראוי להיות משיח 
לא הי' ברור  בלשון זה,  רב  הרי באמת זה אינו, כי באם הי' משתמש  - , ( יהי' המשיח בפועל

 . כלל כוונתו



32 
 

שכוונתו הוא רק שמשיח יהי' צדיק    71הי' מקום לומר הי' משתמש בלשון זה,    אם שהרי ב
הקדוש  אחר   שרבינו  ולא  ודניאל,  הקדוש  רבינו  להיות  בדוגמת  יכולים  בעצמם  ודניאל 
רבינו הקדוש או  אחד משנים אלו,  ; וגם הי' מקום לומר להיפך, שכוונתו הוא שרק  72משיח
 . 73ולא צדיק אחר  , יכולים להיות משיח ,דניאל

יכול    , או צדיק אחר הדומה להם   , או רבינו הקדוש  , כוונתו שדניאל אפילו אם היינו מפרשים  ו
יכול להיות    בדורות הבאים שאפילו צדיק  להיות משיח, לא הי' מובן מדבריו שכוונתו הוא  

מה לרבינו  שהיו בדו  בהמשך הדורות שעברויש צדיקים  אלא היינו מפרשים כוונתו שמשיח,  
 .  74הקדוש ודניאל וגם הם יכולים להיות משיח 

שכוונתו הוא שרבינו הקדוש או דניאל יכולים להיות משיח, וכן שצדיק בדורות  בכדי להבהיר  ו
יכול להיות משיח, לכן סגנון דיבורו של רב הי' "אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש",  הבאים  

, ו"אי מן  )ולא צדיק אחר(   רבינו הקדוש רק  משיח הוא מדור זה הוא  שפירושו הוא שבאם  
מתיא הוא כגון דניאל איש חמודות", שפירושו הוא שבאם משיח הוא צדיק מדורות שעברו  

דבריו מכוונים רק כלפי דורו ודורות שלפניו, ויתכן שיהי' עוד  הרי זה דניאל, ובמילא מובן ש
 ראויים להיות משיח.  צדיקים בדורות שלאחריו שיש לומר עליהם שהם

 

, והרי משיח יהי' רק אדם אחד. ובאי נימא שרב  הם משיחשניהם  כאילו  , בלשון זה, עדיין יש משמעות  ועוד זאת, שלכאורה  71
הו"ל "כגון דניאל או רבנו הקדוש", הרי שוב היינו מפרשים כוונתו שרק דניאל או רבינו הקדוש יכולים להיות משיח ולא צדיק  

 אחר.

 דוגמא עצמה. ובהערות שם, שלפעמים המילה כגון הוא רק דוגמא לדבר אחר, ואין הכוונה לה סימן ב נתבאר לעיל וכמו ש 72

, ולא שרבינו הקדוש  , שכוונתו הוא רק לומר לנו איזה סוג צדיק הוא הראוי להיות משיחיינו יכולים לפרש דבריוה ומה גם, ש
 ודניאל יכולים להיות משיח בעצמם. 

והובא כמה דוגמאות, הכוונה בזה הוא שזהו כל הדוגמאות,   כאשר אמרו "כגון" וכמו שנתבאר לעיל שם, שלפעמים מצינו ש  73
 ואין הכוונה לכלול גם דבר אחר הדומה לזה. 

דברי רב, לא היינו חושבים שלשיטת רב יש לומר על צדיק בדורות הבאים שהוא יהי'  מפרשים כן  באם היינו  ונוסף לזה ש  74
שבאמת, כפי שמובן מדברי רב לפי פירוש רש"י, רב סובר שמלבד רבינו הקדוש ודניאל לא הי' צדיק אחר  משיח, הרי עוד זאת  

 , וא"כ היינו מבינים דברי רב להיפך משיטתו. בדורות שלפניו שהיו לו התכונות של הראוי להיות משיח



33 
 

 עיון הפשט לפי  " ו"אי מן מתיא" מרו "אי מן חייאכוונת רב בא

עדיין לבאר כוונת דברי רב באמרו "אי מן חייא    אמנם מובן שהביאור הנ"ל אינו מספיק .  גכ
 .  הוא ... אי מן מתיא הוא"

 : הביאור בזה הוא כדלהלןשוכשנעיין בעומק בדברי רש"י, נראה 

, כנ"ל. דהיינו שלשיטת רב, אין שום ראי' או פסוק מפורש  ברי רב מיוסדים על הסברא בלבד ד 
שהוא מצביע על רבינו הקדוש ודניאל  שמרמזים שרבינו הקדוש או דניאל יהי' משיח, אלא  

מסברא  (, לכן מובן  יסורים וחסידות גמורה)התכונות של משיח  מכיון שיש להם  ש  - סברא,  מ
 . שהם ראויים להיות משיח

.  75שהתכונות של משיח הם יסורים וחסידות גמורה רק  כל מה שאנו יודעים, הוא   ועוד זאת:
יש כמה  אין תיאור מדוייק באיזה אופן יהיו היסורים וחסידות גמורה של משיח. שהרי  אמנם  

וכמו שאנו רואים שהיסורים של רבינו הקדוש לא היו דומים    וחסידות גמורה.   אופנים ביסורים
יסורי רבינו הקדוש הי' שהוא סובל תחלואים, והיסורים של  כלל להיסורים של דניאל,   כי 

 דניאל הי' שניתן בגוב אריות. 

דומים   אינם  בזה  שגם  פשוט  הרי  גמורים,  חסידים  שניהם  שהיו  זה  להשני,  ]וגם  אחד 
ורבינו  : דניאל נקרא בשם "איש חמודות",  שניתן להם על שם חסידותם וכמודגש גם בשמם

"רבינו   ו"הקדוש" " הקדושהקדוש נקרא בשם  "איש חמודות"  והרי מובן מהשמות  שהם    . 
יני ה' ובעיני  עמורה על זה שהי' נחמד ב : "איש חמודות"בחסידות  שונים אופנים  מבטאים  

 [. 77וצניעות יתירה  , ו"הקדוש" מורה על קדושה76הבריות 

אי אפשר לרב לומר בפשיטות שרבינו הקדוש או דניאל הם ראויים להיות  מובן ש עפכ"ז  ו
ו  אודות    גם התיאורים השונים שמצינומשיח, כי אין שום פסוק שמרמז שהם יהיו משיח, 

 

לשיטת רב, עצם ההבנה שהתכונות של משיח הם יסורים וחסידות גמורה, אין זה דבר התלוי בסברא לחוד,  יתר ביאור:  ל  75
אכן חליינו הוא נשא ומכאובינו סבלם  שהרי בגמ' לעיל הובא פסוק שמשיח סובל יסורים "ורבנן אמרי חיוורא דבי רבי שמו שנאמר  

", וכן מבואר בכ"מ, כמו שנסמן להלן אות סב. וזה שמוסיף רב "חסידות גמורה" הוא  ים ומעונה ק ואנחנו חשבנוהו נגוע מוכה אל
 לכאורה סברא פשוטה שמשיח צ"ל חסיד גדול, )וראה גם לקמן אות סא(.

אמנם מ"מ,מובן שעצם זה שהוא מצביע משום זה על דניאל או רבינו הקדוש כהראוי להיות משיח, אין זה דבר מפורש בפסוק,  
ויתכן שיהי' משיח    –אלא נובע מסברא   שמכיון שיש לו התכונות של הראוי להיות משיח, לכן מובן שהוא ראוי להיות משיח 

 בפועל. 

ועוד זאת: אע"פ שמפורש בהפסוק שמשיח סובל יסורים, מ"מ הפסוק אינו מפרט דוקא היסורים המיוחדים של רבינו הקדוש  
 , וכנ"ל בפנים. )תחלואים( או דניאל )גוב אריות(, וזה שאנו מקשרים היסורים של רבינו הקדוש או דניאל למשיח, הוא רק מסברא

שנאמר אכן חליינו הוא נשא  יש לבאר החילוק בין דברי רב לדברי הגמ' שהובא לעיל "ורבנן אמרי חיוורא דבי רבי שמו    ועפ"ז
". כי לפי מ"ד זה,  מצורע של בית רבי ". ופרש"י שם "חיוורא דבי רבי.  ומכאובינו סבלם ואנחנו חשבנוהו נגוע מוכה אלקים ומעונה 
"נגוע" שפירושו "מצורע", )ולכן מביא הגמ' כל המשך הפסוק, כדי    –היסורים של משיח הם דוקא צרעת, כי זה מפורש בפסוק  

להביא המילה "נגוע"(, ולכן אמרו במיוחד על המצורע של בית רבי שהוא הראוי להיות משיח. משא"כ לשיטת רב, אין היסורים  
 של משיח דוקא צרעת, ולכן אפשר לפרש זה על צדיקים שונים שיש להם סוגי יסורים שונים. 

 ראה ילקוט שמעוני על דניאל  י, יט. מדרש תנחומא וירא סי' ה. חדושי אגדות מהר"ל סנהדרין כאן. אפיקי ים )להגרי"א חבר(   76
שהי' נקי מפגם הברית, וא"כ נמצא שזה דומה להטעם שרבינו  פרי צדיק על פ' פנחס אות טו שביאר בזה  וראה  )על סנהדרין כאן.  

 . נקרא בשם "הקדוש"(הקדוש 

והאמרו ליה לרבי מאי טעמא קראו לך רבינו הקדוש אמר להו מימי לא נסתכלתי במילה שלי ברבי מילתא  ראה שבת קיח, ב "   77
 ". אחריתי הוה ביה שלא הכניס ידו תחת אבנטו 



34 
 

ו )יסורים  אין בהם  משיח  גמורה(,  או רבינו  שיתיאור מדוייק  חסידות  לדניאל  תאים בדיוק 
סוף   ואפילו אם הי' לנו תיאור מדוייק של היסורים והחסידות גמורה של משיח, הרי  .הקדוש

צדיק מסויים הוא רק  לקשר זה עם  )כל זמן שאין לנו פסוק שמרמז על צדיק מסויים(,    סוף
 . לחוד  סברא

  "אי מן חייא" "אם משיח מאותן שחיים עכשיו": להקדים ולומר  רב    הצורך של ועפכ"ז מובן  
אינו יכול  ורק סברא לחוד,  מכיון שאיו לו פסוק מפורש על זה שרבינו הקדוש הוא משיח,  

   ., בלי הקדמה והבהרהשרבינו הקדוש יהי' משיחובפשטות  לומר להדיא 

שהפי' בזה  משיח יהי' מאותן שחיים עכשיו,  נימא ש באם  שולכן הוא השתמש בסגנון הזה:  
)שלכן הוא יהי' משיח(,    עכשיוהתכונות של משיח משתקפים בצדיק שחי  באם נימא ששהוא  
, כי מכיון שהוא הי' סובל תחלואים וגם הי' חסיד גמור )כמובן משמו  זהו רבינו הקדושהרי  

 התואם את התכונות של משיח. הוא הרי מובן שהוא "רבינו הקדוש"(, 

בצדיק  ובאם נימא שמשיח יהי' מאותן שמתו כבר, דהיינו שהתכונות של משיח השתקפו  
הרי זהו דניאל, כי מכיון שהוא נידון ביסורים בגוב אריות והי' חסיד  שחי כבר בדורות שעברו,  

 התואם את התכונות של משיח. הוא גמור, הרי מובן שהוא  

דהיינו שמכיון שאין לנו ראי' שרבינו הקדוש או דניאל הוא הראוי להיות משיח, לכן כל מה  
יודעים שמשיח הוא אחד מהצדיקים החי עמנו כיום )או  שאנו יכולים לומר הוא שבאם היינו  

, כי דוקא בו נמצאו תכונות התואמים של  שמת כבר( אז זהו בודאי רבינו הקדוש )או דניאל(
 תיאור המשיח. 

(, ו"מן מתיא"  רבינו הקדוש"מן חייא" ) בין    ניגודשל רב, לא הי' לבטא ה  ולפי הבנה זו,  כוונתו 
רבינו  ,  (ודניאל) הוא  כבר(  שמו  מאותן  )ולא  עכשיו  שחיים  מאותן  הוא  משיח  "אם  ולומר 

דניאל  הקדוש )ולא דניאל(, ואם משיח הוא מאותן שמתו כבר )ולא מן החיים עכשיו( הוא  
, שזה שהוא מצביע על רבינו הקדוש  להקדים ולהבהיראלא בעיקר  )ולא רבינו הקדוש(",  

, ולכן הוא מקדים ואומר שזה שהוא מצביע על רבינו  סברא בלבד מודניאל כמשיח הוא רק  
אם נימא שמשיח הוא מאותן שחיים עכשיו, שאז על כרחך צ"ל שזהו רבינו  ב הקדוש הוא רק  

 , )ועד"ז הוא מצביע על דניאל רק באם נימא שמשיח הוא מאותן שחיו כבר ונפטרו(. הקדוש

 . 78ועפ"ז יובן בפשטות למה הקדים רב ואמר "אי מן חייא הוא .. אי מן מתיא הוא" 

 

מחלק בין  אמר רב "אי מן חייא הוא ... אי מן מתיא הוא", וולשלימות הענין יש להוסיף, שיש לבאר גם באופן אחר קצת למה    78
הצדיקים הנמצאים עכשיו לאלו שהיו מדורות שעברו. כי מובן בפשטות אשר דיבורו הי' מכוון לכל לראש לאנשי דורו, ומכיון  
שכאשר הם יחפשו צדיק הראוי להיות משיח מובן שלכל לראש הם יסתכלו על הצדיקים שהם מכירים ורואים גדולתם מקרוב,  

ק לאח"ז יש לחפש מבין הצדיקים שבדורות הקודמים(, לכן רב מחלק בדבריו בין החיים  שהם הצדיקים החיים באותו זמן, )ור
והין המתים, ומצביע להם לכל לראש שבאם משיח הוא צדיק מבין כל הצדיקים שחיים אז, בודאי הוא רבינו הקדוש. ולאח"ז  

 מוסיף שבאם הוא מהצדיקים שמו כבר הרי זה דניאל.  

וגם בדברי רב עצמו, מובן שיש מקום לחלק בין החיים והדורות שעברו, שהרי הוודאות שלו שמבין כל הצדיקים החיים באותו  
 רק רבינו הקדוש הוא הראוי להיות משיח, הוא מפני שהוא הכיר אותם מקרוב מכיון שהם בחיים אז.   זמן

משא"כ בדברו אודות הדורות שעברו, הרי אין הוא מכיר מקרוב כל הצדיקים שחיו במשך כל הדורות, וגם אלו הצדיקים שאנו  
יודעים אודותם הוא רק ע"פ מה שנכתב אודותם בתנ"ך וכו', לכן אין הוא יכול לומר בוודאות שרק דניאל הוא הראוי להיות משיח  

 



35 
 

רואים   אנו  יחכמים שההי' פשוט לשויש להוסיף, שמדברי רב  מן    כול להיות  משיח  אחד 
ולא צריך להיות צדיק גדול כזה  הצדיקים המהלכים בינינו, בין בדור זה ובין בדורות שעברו,  

לו   ותן אז ילכשיגיע זמן הגאולה )ושכבר יש לו כל המעלות הרמות והנשגבות שיהיו למשיח  
ז  ט , וכמו שיתבאר להלן סימן  ( כדלקמן סימן כו  וכל המעלות הנשגבות של משיח,  מאת ה'  

דיקים  וכמו שמובן מדברי רב, שהי' פשוט לו שיכול להיות שמשיח יהי' אחד מן הצ  . ואילך 
שחיים עכשיו אז הרי  שחיו בדורו או בדורות שלפניו. שלכן אמר שבאם משיח הוא מאותם  

   . הוא רבינו הקדוש, ובאם הוא א' מהצדיקים שחיו בדורות הקודמים אז זה הוא דניאל

 . 

 

, הרי דניאל הוא זה שראוי להיות משיח, )או עכ"פ שהוא הצדיק הכי  לנו  שיש  הידיעות  שלפימבין כל הצדיקים, אלא כוונתו הוא  
נצביע דוקא על דניאל מבין כל שאר הצדיקים שחיו בדורות   שלם )שידוע לנו אודותו( מבין כל שאר הצדיקים שחיו אז, ולכן 

 הקודמים ולומר עליו שהוא הראוי להיות משיח(.  

היינו רבינו הקדוש", משא"כ בכתבו אודות    ודאיוכמו שמודגש בזה שמשנה רש"י בלשונו, שבכתבו אודות רבינו הקדוש אומר " 
דניאל אינו כותב "ודאי", אלא רק "הי' דניאל" )או "היינו דניאל"(. שבזה מתבטא מה שנתבאר לעיל, שהוודאות של רב שרבינו  

שרב  הקדוש הוא הראוי להיות משיח ביחס לשאר הצדיקים שבאותו זמן, הי' וודאות חזקה, מכיון שהכיר כולם מקרוב. משא"כ כ
 . דיבר אודות דניאל, לא הי' לו אותו הוודאות שזהו רק דניאל מכל הצדיקים שהיו אז

פירושו "היינו דניאל", ולא "דניאל או צדיק   ואע"פ שנתבאר לעיל, שלפי הלשון הראשון של רש"י, כוונת רב באמרו "כגון דניאל"]
אחר הדומה לו", אין מזה סתירה למה שכתוב בפנים שלא הי' לו וודאות חזקה לגבי דניאל, כי כוונת רב הי' רק להצביע לנו,   

אודות כל הצדיקים שחיו אז, הרי רק דניאל הוא המתאים ביותר מבין מכל הצדיקים שידוע לנו שחיו    לנו  שיש  הידיעות"פ  עש
( שחיו באותם זמנים  לנו  מהידועומתו כבר, להיות המשיח, )מפני שיש לו התכונות הנדרשות להיות משיח(, ואין צדיק אחר )

 . [ממנו לנו ידוע שאיןשהוא דומה לו בתכונות אלו. אמנם סו"ס עדיין יתכן שיש צדיק אחר שחי באותו זמן 

ועפ"ז מובן למה חילק רב דבריו לשנים, שבתחילה הוא מדבר אודות אלו שחיים באותו זמן, ואומר שאם משיח מאותן שחיים  
עכשיו ודאי היינו רבינו הקדוש, ואח"כ מדבר על הצדיקים שחיו בדורות הקודמים, ואמר שאם משיח הוא מאותן שמתו כבר הי'  

   דניאל.



36 
 

 תלוי בזמן תחיית המתיםהחילוק בין "חייא" ו"מתיא" מראה דהיפה דברי סימן ז. 
. אמנם מכיון  ילרש"י לפי לשונו המילו  המשמעות מדברי  מה שנתבאר לעיל, הוא והנה   .  ד כ

)שיש  ישרג לעיל,  לומדים לבאר דברי רש"י לפי המהלך הראשון שהוזכר  צד  ל בפי כמה 
רבינו הקדוש, ויש איזה צד וסברא  וסברא לומר שמשיח יהי' דוקא מן החיים, ואז משיח יהי'  

משיח יהי' דניאל(, לכן נתעכב קצת על    , הרי לומר שמשיח יהי' מן המתים, ולפי אותו צד 
 איך יש להבין פירוש דברי הגמ' לפי הבנה זו. הבנה זו, ונראה 

טעם וסברא למה נאמר שמשיח יהי' מן החיים או מן המתים,  שהתעכב לבאר  דהנה הראשון  
אהן מלכא משיחא, אי מן חייא    , רבנן אמרי"  79, בביאור דברי הירושלמי מראההוא היפה  

ב' הצדדים האלו תלויים  ש  , . ותוכן דבריו הוא80" אי מן דמכייא דוד שמיה  ,הוא דוד שמיה
המשיח, אז יתכן שמשיח    בזמן ימותיהי'  בזמן תחיית המתים. דאי נימא שזמן תחיית המתים  

לאחר   דוקא  יהי'  המתים  ובאם תחיית  המתים.  מן  שמואל המשיח,    ימותיהי'    81)כשיטת 
הרי אז צריך לומר  האומר שאין בין עולם הזה לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות בלבד(,  

 שמשיח יהי' מן החיים. 

,  82באופן דומה  פ"ז, נראה לכאורה לפרש גם דברי הגמרא כאן "אי מן חייא ... אי מן מתיא" וע
 ב' הצדדים האלו תלוי בזמן תחיית המתים. שכוונת רב הי' לומר ש 

 דברי היפה מראה:  פי על צע"ג לפרש הסוגיא שבבבלי כאן אמנם . הכ

שיטות, תחיית המתים הכללי  פי הרבה  לדברי היפה מראה עצמו צ"ע. שהרי  ראשית כל,  א(  
וד זאת,  וע  . (83כמו שליקטנו בעז"ה כל השיטות בזה בפרק נפרד ו)יהי' סמוך לביאת המשיח,  

שתחיית המתים הכללי יהי' איזה    לשיטת שמואל לו  יאפש להדיא  בארים  ממפרשים  כמה  ד 
     .84יש יחידי סגולה שיקומו מיד בביאת המשיחמ"מ  ,זמן לאחרי ביאת המשיח

 

 ירושלמי ברכות פ"ב ה"ד.  79

. מלך המשיח הזה, אם מן החיים הוא דוד שמו, ואם מן המתים הוא דוד שמו.  "אהן מלכא משיחא  שם כותביפה מראה  ב  80
ונראה דמשום דרב נחמן אמר אי מן חייא הוא כגון אנא, ורב אמר אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש ואי מן מתייא הוא כגון דניאל  

 .  וד שמואיש חמודות, כדאיתא בפרק חלק, לכן אמרו רבנן דליתא, אלא בין כך ובין כך ד

לכן אמרו שבין    ,כמו שכתב בעל אור ה'  ,ן דמשום דפלוגתא דרבנן היא אם התחיה בזמן ימות המשיח או לזמן רחוק אחר כך כ וית
כשיטת האומר    ,בין שיהיה מהמתים  ,וזה כשיטת האומר דאין תחיית המתים בימות המשיח  , שיהיה מלך המשיח מן החיים

  ,דאין צריך לומר אם הוא מהמתים דודאי הוא דוד המלך בעצמו שיקום אז  ,מכל מקום דוד שמו  ,שהתחיה בזמן ימות המשיח
על איכה רבה א,  ועד"ז כתב בספרו יפה ענף, ע"ש עוד.  ". אלא אפילו למאן דאמר כי לא יהיה אלא מהחיים מכל מקום שמו דוד 

 נא, )אות "מג" בדפוס היפה ענף(.

 ברכות לד, ב. שבת סג, א. שם קנא, ב. פסחים סח, א. סנהדרין צא, ב. 81

 בלי כאן. בהדיון שבירושלמי שם להדיון שב, שמשווה  שהועתקו לעילוכן משמע קצת מדברי היפה מראה  82

 https://shmoishelmoshiach.com/downloadניתן להשיגו באתר  83

, כשמאריך  היפה תואר הארוך )על מדרש רבה בראשית פכ"ו, ג, ד"ה אין מיתה(ועוד זאת, שהיפה מראה בעצמו, בספרו    84
שיש ליישב בין הדיעות ע"פ המבואר  לבסוף    כותבאחר כך,    והאם יהי' בימות המשיח אבשיטות השונות בזמן תחיית המתים,  

שבימות המשיח תהיה תחייה לצדיקים  ]=כנראה שצ"ל "פל"ה"[  ובעל העיקרים כתב במאמר ד' פ"א  " בכ"מ שיהיו שני תחיות, וז"ל  
ולפי  ..  גמורים כדי להקנותם שלימות גדול שלא יכלו לקבל תחלה, ולפרסם בעולם יכלתו יתברך, וליום הדין תהיה תחיה כוללת.

 ".  זה יצדקו יחד המדרשים האומרים בתחיה לימות המשיח, והאומרים אחר ימות המשיח 

 



37 
 

, יש כמה מאחז"ל בש"ס ומדרשים המורים על זה שחכמינו ז"ל  תבאר באותו פרקנוכמו ש
או אפילו    -)בתחילת  סברו כדבר הפשוט שיהי' תחיית המתים )עכ"פ ליחידי סגולה( מיד  

   ביאת המשיח. ( - לפני קצת 

של השיטות, משמע ברור    85לפי רובם ככולם מראה, שהרי  שיטת היפה  על  צ"ע    ,מכיון שכן ו
בגמ'  ש זה פשוט שלכל הדיעות  יתחי', שהרי  יקום  תחיית  אין שום מניעה שמשיח עצמו 

ודברי    . 86( מיד בזמן ביאת במשיח -ויהי' בפועל    - יכול להיות )  של יחידים(   )עכ"פ המתים  
 . 87דיעותהמיעוט   שיטתכנראה רק לפי  היפה מראה הם

חולק על שיטת שמואל  שרב )שהוא בעל המימרא כאן(  ,  88ממקום אחר דמשמע  עוד זאת,  ב(  
  לכאורה ברור וא"כ    האומר שאין בין עולם הזה לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות בלבד,

 

ואמנם אם  יהי' תחי' ליחידי סגולה לימות המשיח, וז"ל "   שמואל   שיטת  לפי  שגםוכשנעיין בדברי בעל העיקרים, נראה שהבין  
נאמר שתחית המתים היא כדי להשלים שכר טוב אל הגוף שנצטער בעבודת השם יתברך... יתחייב שנאמר שהתחיה לא תהיה  

לפי דעת האומר שאין בין העולם הזה לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות בלבד, אלא ליחידי סגולות כמשה  בזמן המשיח  
 ".  שיקומו אז על דרך נס לפרסם אמונת השם יתברך בעולם, ואולם עיקר תחית המתים תהיה ליום הדין  ואהרן וזולתם,

יהי' שני    שאפילו לפי שיטת שמואל   מבואר ,  ע"י היפה תואר בעצמוומקובל  וא"כ לפי שיטת בעל העיקרים, שמוזכר לשבח  
  אלא שהיפה תואר שם,]  שיהי' תחיית המתים ליחידים )כולל משיח בעצמו( מיד בזמן ביאת המשיח.אין שום מניעה  ו,  תחיות

בר שכשהגמ' אומר ביומא ה, ב שבזמן בנין בית  וס לכן  ו  ,לא חילק בין השתי תחיותבתחילת דבריו מביא דברי הספר אור ה', ש 
אבל לפי    )שהוא תחיית המתים של יחידים(, הכוונה לזה הוא שאז יהי' תחיית המתים הכללי.המקדש יהי' משה ואהרן עמהם,  

שמדבר  בין דברי הגמ' ביומא   – אפי' לפי שיטת שמואל    – שיטת בעל העיקרים, פשוט שהוא הבין שמלכתחילה אין שום סתירה  
   על תחיית המתים של יחידים )משה ואהרן(, להדיון אודות זמן תחיית המתים הכללי[.

 ובאמת, לא מצינו שום שיטה החולק וסובר שיש מניעה לומר שיהי' תחיית המתים של יחידים מיד בביאת המשיח.  85

"או    כאןוראה ג"כ בס' אור עינים להרה"צ ר' אליעזר צבי ספרין מקאמארנא, ערך משיח בן דוד, שמבאר דברי הירושלמי    86
 ".כל קודם המתים בתחיית וקםממתים הוא 

ין לומר  א)האומר שאין בין עולם הזה לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות בלבד(,  שלפי שיטת שמואל    : אפילו אי נימאיש להוסיףו
הוא כנראה דלא פסקינן כשמואל  באותו זמן של ביאת המשיח, אמנם בנוגע לפועל, שיטת היפה תואר    חיית המתים יהי'שת

)חלק שני, העיון  ישועות משיחו  . וכן האברבנאל בספרו  שהוא עתיד להוציא()ראה יפה תואר הארוך על בראשית רבה טו, ח ד"ה  
השלישי פרק ז(, סובר דלא פסקינן כשמואל. וכן נראה מהרבה גדולי ישראל במשך הדורות, שלא קיבלו דברי הרמב"ם בזה,  

   .עמא דברחזי מאי  קופווכמו שמלא בהרבה ספרים שביאת המשיח יהי' ביחד עם הרבה נסים ונפלאות,  

תחיית המתים של יחידים ותחיית המתים הכללית, וסובר שלפי שיטת  , שלא חילק בין  כלל ד' פ"א,  דהיינו שיטת הספר אור ה'  87
 צ"ל שתחיית המתים הכללית יהי' אחר ימות המשיח. שמואל 

בר אשי אמר ר' יוחנן    שרב )סובר כרב חייא  זה משמעומ  .בסוף כתובות, שאילני סרק יטענו פירות לעתיד  רבמימרא דראה    88
ה(פליג על שמואל דס"ל דאין בין עוה"ז לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות בלבד. ועוד זאת, דבפי' יפה תואר הארוך לבראשית  
רבה פרק כ"ו, ג, ד"ה אין תימה, מבואר, אשר המימרא דרב יהודה בשם רב )שבסוגיין, בסנהדרין צח, ב( ש"עתיד הקב"ה  

"כגון קיסר ופלגי קיסר"(, ס"ל דדוד המלך יקום בימות  להעמיד להם דוד אחר . .." )כפי שנתבאר בהמשך הגמרא  ע"י אביי 
 . המשיח. ע"ש

כותב שרב הוא שפליג של שמואל הסובר שאין בין עולם הזה  ש  ה, כלל ג, פרק ד(מאמר  ל' מנחם בן זרח.  וראה בס' צדה לדרך ) 
 לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות בלבד. 

דהיינו שהי'  ה בזה, יימולהוסיף: אפי' אם לא הי' לנו ראי' שרב עצמו חולק על שמואל, הרי מ"מ מסתבר לומר שהי' לו שיטה מסו 
החכמים דפליגי עלי' צודקים. וא"כ,  שמא  שמואל צודק או  האם    מסתפק הי'  כמים, ודוחק לומר שרב  סובר או כשמואל או כהח 

לשיטת  כשמואל או כהחכמים, ו   ן האם אזלינאצלו  ספק  הוא התכוון לומר שיש  לומר שבאמרו "אי מן חייא ... אי מן מתיא",   דוחק
ולשיטת החכמים   סבר או כשמואל או  עצמו  דוחק לומר שרב  מובן שוגם    .יהי' דניאל שמואל צ"ל שמשיח יהי' רבינו הקדוש, 

 מ"מ הזכיר מיהו המשיח לפי הדיעה החולקת עליו. כהחכמים, אלא ש

 



38 
 

יהי' בזמן ימות המשיח   ביאורו של היפה מראהוא"כ    . שרב עצמו סובר שתחיית המתים 
לומר שהוא מזכיר "אי  ומאמרו של רב,  ב  גמ' כאןלהעמיס בדברי הקשה  ,  בדברי הירושלמי

 מן מתיא" מפני השיטה החולק עליו וסובר שתחיית המתים יהי' רק אחר ימות המשיח. 

ועיקרו .  וכ בדברי הירושלמי,    היפה מראהביאור  , נראה שגופן של דבריםכשנעיין ב  :עוד 
 .  ביאור הגמ' כאן העמיסו באינו מתאים כלל למתאים לומר רק בדברי הירושלמי, אבל  

כפי המהלך הראשון שהוזכר לעיל,  ",  .. אי מן מתיא  "אי מן חייא   רבנבאר דברי    89באם שהרי  
)שאז זה יהי' רבינו  שיש צד לומר שמשיח יהי' מן החיים    שיש כאן שני צדדים, שכוונתו הי'  

נמצא שהכוונה  א"כ    -,  ( דניאל)שאז זה יהי'    ויש צד לומר שמשיח יהי' מן המתים הקדוש(  
צד    ולומר שיש דדים של "אי מן חייא ואי מן מתיא",  להדגיש הניגוד בין ב' הצוא  בדברי רב ה

   . וסברא לומר שמשיח יהי' דוקא מן החיים, וצד וסברא לומר שמשיח יהי' דוקא מן המתים

דברי היפה  וכפי  שב' הצדדים בדברי רב תלויים בזמן תחיית המתים )נרצה לפרש  באם  ו
לא מצינו שום    עדיין ,  לפי היפה מראה יוקשה מהו הצד לומר "אי מן מתיא", שהרי  ,  (מראה

שהרי אפילו לפי הצד שתחיית המתים    מן המתים ולא החיים.   דוקאסברא לומר שמשיח יהי'  
שמשיח יהי' מן המתים, אבל    אפשרות יהי' ביחד עם ביאת המשיח, הרי זה מסביר רק שיש  

יהי'   שמשיח  לומר  צד  שום  מובן  אינו  בתחילת    דוקאעדיין  לתחי'  שקמו  צדיקים  מאותם 
 הגאולה, ולא א' מן הצדיקים שעדיין חיים בזמן ביאת המשיח? 

מן    רקהוא "אם משיח יכול לבוא   "אי מן חייא"דברי רב  פירוש של  ומר שהדחוק ול ואין ל
יכול לבוא    אפשר הוא "אם   "אי מן מתיא" והפירוש של  החיים",   מן המתים",    גם שמשיח 
אי מן חייא"(, או  )"מן החיים    רק אם משיח יכול לבוא  השני צדדים בדברי רב הם  דהיינו ד 

מן    גם שבנוסף להאפשרות של ביאת משיח מן החיים, יש עוד אפשרות שמשיח יכול לבוא  
)"אי מן מתיא"( יוצא ש שהרי    -   המתים  ו"אי מן מתיא"  הלשונות  א"כ  אינם  "אי מן חייא", 

 . באופן שווה, ואינם מתפרשים שקולים

מתפרשים באופן   הלשונות "אי מן חייא" ו"אי מן מתיא" פשטות דברי רב מורים על זה שו
מן החיים,    רקהוא שמשיח צריך לבוא   אי אפשר לומר שהפירוש של "אי מן חייא" , ו שקול

 מן המתים.   גם ו"אי מן מתיא" פירושו שמשיח יכול לבוא 

 

דוד שמיה אי מן דמכייא  הוא  )האומרים "אי מן חייא  רבנן בירושלמי  ה   יוצא שהפירוש בדברישלפי שיטת היפה מראה,  ואע"פ  
  הרי באמת אין זה דומה לדברי רב מסופקים אם תחיית המתים יהי' בזמן ימות המשיח או אחר כך,  הוא שהם  דוד שמי'"(,  

בדברי הירושלמי, עיקר ההדגשה הוא להדגיש הצד השוה בין כל הדיעות, דהיינו שבין אם נקבל השיטה הסובר  . כי  שבבלי
שתחיית המתים יהי' בימות המשיח )ואז משיח יהי' דוד המלך בעצמו(, ובין אם נקבל השיטה שתחיית המתים יהי' לאחר ימות  

, ההדגשה כאן אינו להדגיש הניגוד בין השיטות והספק  דוד המלך בעצמו(, הרי מכל מקום דוד שמי'. וא"כהמשיח )שאז אין זה 
הכוונה שהרבנן בירושלמי  איזה מהם נכונה, אלא אדרבה הכוונה הוא להדגיש שלכולי עלמא דוד שמי'. )ועפ"ז שוב י"ל שאין  

מתי יהי' מן תחיית המתים, אלא שהם רוצים להדגיש שכולי עלמא מודים שדוד שמי'(. משא"כ בבבלי, הרי אין כוונת רב  בעצמם  
הוא מן החיים דוקא אז הוא רבינו הקדוש  ן הדיעות, אלא אדרבה, להדגיש הניגוד בין השיטות, שבאם  להדגיש הצד השווה בי

דניאל. וא"כ עכצ"ל שרב בעצמו הי' מסתפק מתי יהי' זמן תחיית המתים, שלכן הוצרך להביא  ם הוא מן המתים אז הוא דוקא  אוב
 וראה גם בהערות לקמן.  ב' הצדדים.

דברי רש"י, אין זה הכוונה בדברי רב. וראה גם לקמן, מה שיתבאר  אמנם ראה לעיל סעיף טז ואילך, שלפי פשטות משמעות   89
 פירוש זה בדברי רב. א"א לקבל אי"ה, ד



39 
 

וכן מובן מפשטות המשך לשון הגמרא, שרב אמר שאם משיח יבוא מן החיים הרי זה רבינו  
)כגון   מן מתיא  "אי  של  נימא שהפי'  ובאי  דניאל.  זה  הרי  מן המתים  יבוא  ובאם  הקדוש, 

להאפשרות שיבוא מן החיים(, הרי    בנוסף מן המתים )  גם דניאל(" הוא שמשיח יכול לבוא  
משיח יכול להיות הן רבינו הקדוש והן דניאל, וא"כ למה אמר רב  שלפי צד זה  א"כ נמצא  

 ?90ש"אי מן מתיא" זה יהי' דוקא דניאל ולא רבינו הקדוש

שהכוונה הוא שמשיח צ"ל   , באם נרצה לפרש דברי רב באמרו "אי מן חייא" אלא על כרחך
מתיא",  דוקא   מן  "אי  דבריו  סיום  גם  לפרש  נצטרך  א"כ  הרי  המתים,  מן  ולא  החיים  מן 

דברי    , שהרי וזה קשה מאד .  ולא מן החיים  מן המתים  דוקאיבוא  שהכוונה בזה הוא שמשיח  
שום צד וסברא לומר שמשיח  לפי דבריו  מובן    עדיין אינו רב לפי היסוד של היפה מראה, הרי  

 .  , וכנ"למן המתים  דוקאיהי' 

כוונ ] שאין  עכצ"ל  רב  וא"כ  דברי  לת  מן  מלכתחילה  ל"אי  חייא"  מן  "אי  בין  הניגוד  הדגיש 
דוקא  צ"ל  לומר שמשיח  וסברא  צד  ולומר שיש  לומר    מתיא",  וסברא  צד  ושיש  מן החיים 

שמשיח יהי' דוקא מן המתים, אלא כוונתו הי' לומר שיש מלכתחילה ב' אפשרויות לביאת  
 . [וכמו שיתבאר לקמן בעז"ה המתים,המשיח, מן החיים ומן  

דברי  .  זכ על  שקאי  עצמו,  מראה  היפה  כ"כ ובדברי  קושיא  זו  אין  כמו  .  91הירושלמי,  כי 
יהי' זה דוד המלך    , אזמשיח יהי' מן המתים נאמר שלפי הירושלמי, הרי באם  שיתבאר להלן,  

סברא לומר שמשיח יהי' דוקא מן הקמים לתחי',  יש  בדברי הירושלמי  שבעצמו. וא"כ מובן  
יהי' דוד  אכן  גדול לומר שזה  וצד  סברא  שיש  ומובן  הוא כי אז יהי' זה דוד המלך בעצמו.  

 

לומר שזהו מפני שדניאל הי' צדיק גדול יותר מרבינו הקדוש וכיו"ב, שהרי מדברי רש"י ברור ששניהם שקולים המה,    ין וא   90
 . שהרי לשניהם יש אותם התכונות של יסורים וחסידות גמורה

בין  לכן אמרו שבדברי הירושלמי, ההדגשה שונה לגמרי מדברי רב שבבבלי. וכמו שמסביר בפי' יפה מראה שם " ועוד זאת:    91
כשיטת האומר    ,שיהיה מהמתיםבין    ,וזה כשיטת האומר דאין תחיית המתים בימות המשיח  ,שיהיה מלך המשיח מן החיים

ומסגנון דבריו מובן, דעיקר כוונת הירושלמי אינו להדגיש השינוי והניגוד    ".דוד שמו  מכל מקום  ,שהתחיה בזמן ימות המשיח
שהוא בן מן המתים, מכל מקום   ביןשהוא מן החיים ו ביןש –שביניהם  הצד השוהשבין שני אופנים אלו, אלא אדרבה, להדגיש 

 דוד שמו. 

משא"כ בבבלי, מובן שבאם נפרש דברי רב שכוונתו הי' להדגיש שני צדדים בביאת המשיח, הרי מובן שהכוונה בדבריו הוא  
דניאל, ובאם הוא מן המתים אז הוא    לאבין שניהם, שבאם הוא דוקא מן החיים אז הוא דוקא רבינו הקדוש ו   ניגודלהדגיש ה

 רבינו הקדוש.   לאדוקא דניאל ו 

ומכיון שכן, מובן שיש מקום לפרש דברי הירושלמי "בין אם תחיית המתים יהי' רק לאחר ימות המשיח, שאז משיח צ"ל רק מן  
מכל    – יתכן שיהי' אכן מן המתים  , ו םימן המתלהיות  החיים, ובין אם תחיית המתים יהי' לאחר ימות המשיח, שאז יכול משיח  

 מקום דוד שמו". 

הוא "אם משיח צ"ל    שוים, שהרי הפי' של "אי מן חייא"  לפי הבנה זו יוצא שאין הפי' של "אי מן חייא" ו"אי מן דמכייא"ואע"פ ש 
מובן שאין זה קושיא  ן כן תהי' בפועל", הרי מ"מ הוא "אם משיח יכול להיות מן המתים ואכ מן החיים", והפי' של "אי מן דמכייא" 

 דוד שמו.  מקום מכל  הרי, כך ובין כך שביןכ"כ, כי לפי הירושלמי עיקר ההדגשה הוא לומר  

שבין "אי מן חייא" ל"אי מן מתיא", ולומר  ניגוד  הוא לבטא ה אמנם בדברי הבבלי, הרי מובן שהכוונה בדברי רב )לפי הבנה זו(
ש ולא דניאל, ובאם הוא מן המתים אז הוא דוקא דניאל ולא רבינו הקדוש,  ואז הוא דוקא רבינו הקד  שבאם משיח הוא "מן חייא"

הכוונה בדברי רב הוא שיש טעם וסברא לומר שמשיח יהי' דוקא מן החיים, ולאידך יש  צ"ל שמובן שבאם הבנה זו נכונה,  הרי  
 וא"כ קשה, דאיזה סברא הוא לומר שמשיח צ"ל דוקא מן המתים. טעם וסברא לומר שמשיח יהי' דוקא מן המתים.  



40 
 

משיח נקרא בשם  גם  ומצינו ש  ,92, מכיון שהוא עצם השורש של מלכות בית דוד בעצמו המלך  
ולכן בדברי הירושלמי מובן הצד והסברא לומר שמשיח    .מפני הדמיון שלו לדוד המלך  דוד 

 יהי' דוקא מן המתים. 

זה   יהי'  יהי' מן המתים אז  אכן כל זה אינו שייך לדברי רב שבבבלי שאומר שאם משיח 
 . רבינו הקדושלומר שזה יהי' דוקא דניאל ולא צד וסברא שאין שום מובן  ידניאל, שהר

אם משיח הוא מן  בירושלמי  מדברי היפה מראה עצמו מוכח שסובר שהדיון    באמת,ו.  חכ
כותב  היפה מראה בעצמו  החיים או מן המתים אינו תלוי רק בזמן תחיית המתים. שהרי  

ענף יפה  דאפילו "  93בספרו  המתים  ואפשר  תחיית  אחר  המשיח  המשיח    ,שביאת  יהיה 
מכל    , ר נולד מיום שנחרב בית המקדשבשהמשיח כ  94והיינו כענין האגדה הנ"ל   , מהחיים

דאין צריך לומר אם הוא מהמתים דודאי הוא דוד המלך בעצמו שיקום אז,  .  95מקום דוד שמו 
 ".  אלא אפילו למ"ד שלא יהי' אלא מהחיים מ"מ דוד שמו

,  96בזמן תחיית המתים   (רק) תלוי לא    ירושלמיהדיון בגם לפי שיטתו,  , ש וממוצא דבריו נלמד 
דוד המלך שיקום לתחי', או אותו המשיח שנולד  האם משיח יהי'    –   97אלא גם בדיון נוסף

 בעת החורבן )שלשיטת היפה ענף, הוא עדיין חי עד היום בגן עדן, כמבואר בדבריו שם(. 

יהי' דוקא מן הקמים לתחי',  וההטעם  מדבריו מובן, שו או  סברא בירושלמי לומר שמשיח 
כי יש צד וסברא לומר שמשיח יהי' דוקא דוד המלך בעצמו, ויש צד  דוקא מן החיים, הוא  

   .שהוא מן החיים  שנולד בעת החורבן התינוקאותו ושיטה הסובר שזה יהי' דוקא  

אמנם מובן מעצמו, כי כל הנ"ל אינו שייך להעמיס בסוגיא דידן ששם מבואר שבאם משיח  
. כי הרי פשוט  הוא מן החיים יהי' זה רבינו הקדוש, ובאם הוא מן המתים אז הי' זה דניאל 

, וא"כ שוב צ"ב דמהו  דוקא רבינו הקדוש או דוקא דניאל יהי'  משיח  שאין שום טעם לומר ש 
 הסברא לומר שמשיח יהי' דוקא מן החיים או שיהי' דוקא מן המתים. 

אבל לא בדברי  רק לדברי הירושלמי,  לומר  והיוצא מכל זה הוא שביאור היפה מראה שייך  
 הגמ' כאן. 

 

קמ, שהכח של משיח לפעול פעולותיו נמשכים מנשמת  ראה מה שביאר בזה בארוכה הרמ"ק בספרו אור יקר על פ' לך ע'    92
וידוע המבואר    זכרי' סוף פ"ד.וראה גם כעין זה בס' מראות הצובאות להאלשיך ב   דוד המלך, ולכן נקרא משיח בשם דוד, ע"ש.

בספרי המקובלים שמשיח הוא גלגול של דוד המלך )בסוד אד"ם, אדם דוד משיח(, דהיינו שיש בו נפש דוד, שלכן מובן בפשטות  
 שמשיח יהי' דוד המלך עצמו עי"ז שיקום לתחי'.  ברא לומר הס

 שם מובא כעין מה שכתוב בירושלמי הנ"ל. , ש, )אות "מג" בדפוס היפה ענף(על איכה רבה א, נא 93

 ואיכה רבה שם.שהובא בירושלמי שם  94

 . לכאו' צ"ע בדבריו, שהרי אותו המשיח שנולד בעת החורבן שמו מנחם בן חזקי'. ואולי הכוונה בזה שלפי מ"ד זה דוד שמו 95

אינם תלויים בזמן תחיית המתים, כי   של "אי מן חייא .. אי מן דמכייא"   שהצדדיםלפי דברי היפה ענף, יוצא   באותיות אחרות:ו  96
שמשיח יהי' מן   :באותו מצב גופא  אפילו באם זמן תחיית המתים יהי' ביחד עם ביאת המשיח, מ"מ עדיין יש שני אפשרויות

ו  ,החיים יוצא שאו מן המתים.  יהי' ביחד עם ביאת  כאשר  )  אזנימא  אנו צריכים למצוא סברא למה  עדיין  א"כ  תחיית המתים 
   שמשיח יהי' "מן דמכייא". יהי' "מן חייא" ולמה נימאמשיח המשיח( ש

 וא"כ שוב צ"ל שעיקר הביאור הוא כמו שהובא לקמן בפנים. 

בס' אמרי ברכה ע' ק טור ג בסופו, דאם יהי' זכו  ועפמ"ש  , ששני הצדדים בירושלמי תלויים בזכות בני ישראל.  גם יש לבאר  97
 אחישנה אז יהי' דוד המלך בעצמו משיח, ובאם יהי' בעתה אז יהי' משיח מבני דוד. 



41 
 

 " ת קטן" או "זכו ת גדול שתלוי ב"זכוארי' ליב ליפקין ביאור הגאון ר' סימן ח. 

בספר  שהובא    98הגאון רבי ארי' ליב ליפקין דברי  דברי רב, מצאנו בב והנה עוד ביאור  .  חכ
 , וזה לשונו: 99שדי חמד 

ע"א שיש אופן א' שיהי' צדיק ונושע עני ורוכב    ( ]צ"ח[ ל"ח)ולפי שאמרו בגמרא דסנהדרין  "
ובאופן הנ"ל ראוי להיות רק א' מצדיקי   , אמרו שם היום אם בקולי תשמעו ם וג ,100מור חעל ה
ע"י    ח יזכו הוא יהי' השלי  םוצריך להיות בכל דור הא' הראוי א   (, היינו אם יזכו רק מעט)הדור  

ובמת ר"ל אחד צ"ל אחר בדור במקומו    , אם לא יזכו יהי' כשאר הצדיקים בלא הפרשו  , אלי'
ובדרך הזה הי'    ,ע"ד דאמרו בקידושין ע"ב וזרח השמש ובא השמש כו' יעו"ש   , שיהי' ראוי

ר  ח וא  ,101ם עובדא הנ"ל חורבן בית שני הי' מנחר החולכן א  ,משוער אצלם בכל דור מי הוא 
רי מות רבי הי' מי  חוא  , ולכן בדורו אמרו וידעו שהוא המוכן  ,הקדושרית ימיו הי' רבינו  חא

וכן הוא בכל דור ודור צ"ל אחד    ,מן הי' ר"נ חואחריו בימי רב נ   ,102שדיבר עם ריב"ל בסנהדרין 
יזכו  וכ"ז הוא    (ועפי"ז כתבו ג"כ תלמידי האר"י ז"ל שבימיו הי' האר"י ז"ל)  ,מוכשר שמא 

 . ובזה כל דברי חז"ל קיימים  , פשוט

וכמ"ש בסנהדרין צ"ח    103דעם ענני שמיא כבר אינש אתא   , ולפי שיש עוד אופן בזכות גדול
ע"ב אם מן מיתה הוא דניאל איש  ]צ"ח[  "ז  צלכן אמרו על אופן זה בסנהדרין שם    ם,ע"א ש

   ". מודות יעו"ש ח

, אי מן  הוא כגון רבינו הקדוש  הצדדים בדברי רב "אי מן חייא ב'  ביאור  , ד משמעדבריו  מו
, אז עצם הופעת המשיח  ת גדול במצב של זכוהוא, שמתיא הוא כגון דניאל איש חמודות",  

, ולכן ביאת המשיח יהי' דוקא מן המתים, באופן שמשיח יקום לתחי', כדי  104יהי' באופן נסי 

 

, ומחבר כמה ספרים בנגלה ובנסתר, )"אור היום", "כללי התחלת החכמה"  פאפעלאן, קראטינגא ווקשנה  בעיירות  אב"דהי'    98
ועוד(, נכדו של בעל ההגהות "בן ארי'", ובן אחיו של ר' ישראל סאלאנטער, וידידו של בעל ה"לשם". וראה קובץ ישורון כרך כג  

 ע' קל ואילך, שהביא תולדותיו וכמה מחידושיו. 

 פאת השדה מערכת האל"ף כלל ע'. 99

 זכרי' ט, ט.  100

 היינו העובדא בירושלמי ואיכה רבה א, נא, אודות מנחם בן חזקי' שנולד בעת החורבן.  101

 צח, א.  102

 דניאל ז, יג.  103

מיד לכל העולם, ושכולם יכירו מיד שזהו  זהו כדי שיתפרסם ביאתו  וא' ממעלות בביאת המשיח באופן של זכו ונס ופלא,    104
 משיח ולא יחלקו עליו.  

שהרי מצינו שני תיאורים אודות אופן ביאת המשיח. א( שבתחילה יבזו אותו ויחלקו עליו )הן בנ"י והן אומות העולם(, ויקח זמן  
עד שכולם יכירו בו. )ראה ילקוט מדרשים ח"ד ע' נח, פד, רא. פי' רבינו אפרים על התורה, על פ' ויצא כט, ה )והובא גם בתוספות  

בן נחור... בן דוד שניחרו בו כל העולם, ישראל ואומות העולם" )מלשון "בני אמי נחרו בי וגו'",  השלם שם( "הידעתם את לבן  
שיר השירים א, ו. פי' הרמב"ן על פרשת הנה ישכיל עבדי. וראה ג"כ מדרש תהלים מזמור יח, )במהדרות בובר שם אות ה(.  

 ועוד(.  

)כן משמע ברמב"ם אגרת תימן. אמנם דבריו    , ולא יחלקו האומות עליוע"י הנסים שיעשה  מיתתושמיד בבואו כולם יכירו א ב(
ו, שמשיח אי"צ לעשות נסיםסותרים לכאורה למה שכתב בהלכות מלכים פי"א ה"ד באגרת תימן שם כתב    עוד זאת, שגם. 

ינגדו למשיח( וע"כ צ"ל שגם בתחילת ביאתו יקח זמן עד שיהי' אחר שיתגלה משיח שמלחמת גוג ומגוג )שאז האומות  כל  . 

 



42 
 

  (או אפי' במצב,  105של לא זכו )משא"כ במצב    . שיהי' ביאתו מלכתחילה באופן של נס ופלא
אז יהי' ביאת המשיח דוקא מן החיים באופן טבעי, כי  ,  106רק זכות מועט של זכו אלא שהוא  

 בני ישראל לא יזכו לביאת המשיח באופן של נס ופלא. 

, שדורנו נחשב לדור שכולו זכאי. כי אע"פ  107יש להעיר מדברי גדולי זמנינו מאמר המוסגר:  ]
שהשומרי תומ"צ הם המיעוט, אבל רוב של אלו שאינם מקיימים תומ"צ הם בגדר תינוקות  
שנשבו, ואלו שכן מקיימים תומ"צ עושים זאת מתוך מסירות נפש והתגברות על נסיונות  

הדורות שקד  כל  גם הזכויות של  לנו  ויש  במיוחד,  גדול  זכות  שזהו  זה  גדולים  מונו, שכל 
 . מצטרף לזכות גדול 

יהי' הופעת המשיח באופן  , גם  אחרות  לפי כמה שיטותויש להוסיף, ש במצב של לא זכו 
 [. ע"כ מאמר המוסגר.  108נסי

 

ואכ"מ. וראה ג"כ ילקוט שמעוני של שיר השירים    .וראה גם הל' מלכים סופי"א )בהשמטת הצנזור(.  עליהם  הויקבלוכולם  האומות  
 "(.  כשיגלה מלכות משיח היא באה בפרהסיאו, י "

ונקודת הביאור בזה מבואר בס' ישמח משה על פ' כי תשא ל, לא, עה"פ שמן משחת קדש וגו', שזה תלוי באם ביאת המשיח  
יהי' כאשר לא זכו בנ"י, שאז יבוא משיח כעני ורוכב על החמור, ואז יתכן שיחלקו עליו, אבל כאשר זכו ואז יבוא משיח עם ענני  

אריכו בזה )בהבאת מקורות שונות( בס' אוצרות אחרית הימים ח"א, פרק ט"ו )בירורים(  שמיא, אז לא שייך שיחלקו אליו. וכבר ה
 . ע"ש. הנ"ל אות ד. ס' אחכה לו ע' תקנג ואילך. וביארו ג"כ ע"ד דברי הישמח משה

בפירוש שבמצב של לא זכו יבוא משיח כעני ורוכב  הגאון, שהרי הגמ' בסנהדרין שאליו מציין אומר לכאו' עכצ"ל שזהו כוונת  105
על חמור. אולם כנראה כוונת הגאון הוא שביאת המשיח במצב של לא זכו הוא בהזמן "בעתה", וזה שצ"ל צדיק מוכן בכל דור  

ולכן הוא מסביר שבאחישנה גופא יש הפרש בין זכות מועט, שאז המשיח יהי' המוכן להיות    הוא מצד האפשריות של אחישנה,
 ואחישנה באופן של זכות גדול, שאז יבוא משיח עם ענני שמיא. וראה הערה הבאה. משיח שבדור,  

, או במצב של עני ורוכב על חמור, או  אחישנה, יתכן שיבוא משיח בב' אופניםזכו מדברי הגאון הנ"ל מבואר שגם במצב של  106
מ"מ אם זהו רק  וכמבואר בדבריו שאפי' במצב של "היום אם בקולי תשמעו" שזהו אחישנה,    במצב של נס ופלא, עם ענני שמיא.

מי שדיבר עם ריב"ל על פתח  )וכמבואר ג"כ בהמשך דבריו, שזכות מועט, אז משיח יהי' דוקא הצדיק שבדור המוכן להיות משיח.  
גאולה כשיבוא באופן  שהי' מוכן למצב של בגמ' שם הי' המוכן להיות משיח שבדור, ועליו מבואר  צח, א, רומי, כמואר בסנהדרין

 . (תשמעו, שזהו מצב של אחישנה היום אם בקולישל 

,  " אחישנה " ו   "בעתה" מצב של "זכו", יש כמה דרגות בזכות, ועד"ז ב ודברי הגאון הנ"ל תואמים המבואר בכמה מקומות, שגם ב
   יש כמה דרגות ב"בעתה" וכמה דרגות ב"אחישנה", וכמבואר כל זה בפרק א של הספר.

ראה ס' פרקי גאולה להרב שלום שכנא זאהן, ע' קעז, )וראה שם שהגאון הרב משה פיינשטיין ע"ה הסכים לדבריו(. ס' אחכה    107
 לו ע' רסו ואילך )ומלקט שם מדברי החפץ חיים ועוד בענין זה(. 

הם במצב של לא זכו, מ"מ מפני יסורי    וראה גם בדברי האור החיים הק' פ' משפטים )כא, יא(, שמבאר שם שאפילו אם בנ"י
 . היטב בסוף דבריו  הגלות יבוא משיח באותות ומופתים כמו אם היו בדרגת זכו. ע"ש

ת ביאת המשיח באופן של תחומין  ו דושדנו בסוגיית הגמ' בעירובין מג, ב, א )דלקמן(  כן משמע להדיא מדברי המפרשים    108
עצם דברי הגמ' אודות ביאת המשיח באופן זה  , ומדבריהם משמע ש(למעלה מעשרה טפחים  ,באופן נסי   ר)דהיינו קפיצה באוי 

ש  ישמזה מובן שהם נקטו בפשיטות האפשרות שגם באופן של בעתה    . בעתה"   –גם אם בא המשיח באופן של "לא זכו  שייך  
 .  של קפיצה באויר  באופן נסי משיח בוא אפשרות שי 

של   אופןבדבריו שמפרש חלק משקו"ט הגמ' )אודות תחומין( על ההיטב בסוף )ע"ש ף קונטרס בית הספק, פלתי סוכלתי ו ראה 
וכן בטורי אבן על ראש השנה יא, ב, בסוף דבריו, ברור שלומד שגם  "בעתה"(, וכעי"ז בשו"ת מהר"ם שיק יורה דיעה סי' רי"ג.  

דזמן קבוע לביאת ]בן[ דוד הוא מן השמים ביום טוב, ומכי  ראה שם מש"כ "]נסי, מן השמים.  באופן של בעתה יבוא משיח באופן  
  מיום הקבוע לו..." ע"ש, ומהמשך דבריו ברור שהוא מדבר על הזמן של בעתה   אתו רבנן ותיקנו לאיסור תחומין ביאתו נדחה

 )שאז זמן ביאתו הוא ביו"ט פסח או ר"ה(. ע"ש[. 

על שיקח הרבה זמן עד שיבוא  בגמרא כאן שבלא זכו יהי' משיח עני ורוכב על חמור, הכוונה הוא    ולשיטתם נראה דצ"ל דהמבואר
 אבל לא שעצם הופעת המשיח יה' באופן טבעי. , בעצלות המשיח, כמו עני שרוכב על חמור 

 



43 
 

כי סוף סוף, אף אם ביאת המשיח    הגאון הנ"ל,לכאו' עדיין יש לשאול על ביאור  אמנם  .  טכ
דוקא הנס ופלא שמשיח עצמו יקום    למה צריך אזהוא במצב של זכו ובאופן של נס ופלא,  

למה לא נימא שמשיח יהי' הצדיק שעודנו חי והוא המשיח שבדור, והוא יעשה נסים  לתחי', ו
 ?109ולמה צריך דוקא הנס של תחיית המתים  ,ונפלאות אחרים 

הפסוק "וארו  ע"פ דברי , הטעם לזה הוא הוא הבין ששקצת ומתוך דברי הגאון הנ"ל משמע 
  שעצם פירשו בגמרא שזה מדבר על מצב של זכו, משמע  , שעם ענני שמיא כבר אינש אתא" 

  מן השמים )"עם ענני שמיא"( כאילו בא עולם הזה יהי' באופן של נס ופלא, ב משיח  הופעת 
כשהמשיח  )רק(  ולא    - באופן טבעי  רגיל  יופיע  הזהכשחי  אדם  בעולם  נסים  ו,  בר  יעשה 

 . 110ונפלאות אחרים 

 

,  תהליך הגאולה יהי' באופן נסי, משא"כ באחישנה   "בעתה  -"לא זכו  שבהזמן ד מהשיטות הסוברים  ובנוסף לכל זה יש להעיר  
להגר"א ברכות  )אמרי נועם( ביאורי אגדות  ראה: .  )להיפך מההבנה הרגילה, שדוקא באחישנה יהי' תהליך הגאולה באופן נסי(

חתם סופר על התורה )עה"פ בא י, ח מי ומי ההולכים    ;בדפוס ראם(  יד"ה מלך השמיני הדר )ע'  , ובביאורו לספרא דצניעותא  יג, ב
גם עצם הופעת  )ויש לעיין לשיטתם אם הם סוברים שטעמא דקרא על ישעי' מ, ט.    ;משך חכמה על פ' שופטים יט, ח  ;וגו'(

 (. , או שיקרו אז נסים אחרים שמובא בדבריהםיהי' באופן נסיאז המשיח 

במצב זכות מועט, אז צריך להיות משיח מן החיים, כי לא זכו בני  מדברי הגאון הנ"ל מבואר רק אשר   ובסגנון אחר קצת:  109
למה באם זכו    בדבריו שום הסברהמתים. אבל עדיין אין מבואר    תישראל שיבוא משיח מן המתים באופן של נס ופלא של תחיי 

יקום משיח לתחי' מן המתים, ולא שיופיע משיח עם  שיהי' דוקא הנס שלומר  טעם    שיש שוםגדול, ומשיח יבוא באופן נסי,    תזכו
    נסים אחרים.

שמשמע קצת מדברי הגאון הנ"ל עוד ביאור בזה, והוא, שאותו הצדיק  כאורה לפום ריהטא הי' אפ"ל  ל ולהבהיר, ד  ויש להוסיף  110
החי המוכן להיות משיח שבדור, אינו בדרגא גבוה כ"כ שעל ידו ייעשו נסים גדולים, ולכן באם משיח יבוא באופן של זכו, שאז 

יח להיות צדיק גדול ביותר שאינו  ביאתו יהי' ע"י נסים גדולים, אין זה יכול להיות ע"י אותו המשיח החי שבדור, אלא צריך המש
 . חי בדור הזה, והוא יקום לתחי' וישלחהו ה' לעשות כל האותות והמופתים הגדולים

ראוי להיות רק א' מצדיקי ובאופן הנ"ל    ...שיש אופן א' שיהי' צדיק ונושע עני ורוכב על החמור  ]כן משמע לכאורה ממה שכותב "
ואם לא יזכו יהי' כשאר  , וצריך להיות בכל דור הא' הראוי אם יזכו הוא יהי' השליח ע"י אלי',  הדור )היינו אם יזכו רק מעט(

]=כוונתו לדברי רב "אי מן    ואחר אחרית ימיו הי' רבינו הקדוש, ולכן בדורו אמרו וידעו שהוא המוכן  ...,  הצדיקים בלא הפרש
 חייא הוא כגון רבינו הקדוש"[".  

אינם  בנ"י שבאותו דור  ומרהיטת לשונו משמע שהטעם למה אם יזכו רק מעט, הגאולה יהי' ע"י צדיק הדור, הוא לא רק מפני ש
זוכים שהגאולה יבוא בנסים ונפלאות, אלא גם מפני שאותו הצדיק שבדור אינו ראוי מצד דרגתו להביא הגאולה מתוך נסים.  
ולכאורה זהו ג"כ כלול במה שאומר "ואם לא יזכו יהי' כשאר הצדיקים בלא הפרש", שהכוונה בזה אינו רק ללמדנו שאם לא יזכו  

גם ללמדנו שאם לא זכה להיות משיח, אז שוב אותו הצדיק אין בו מעלה יתירה לגבי כל  אז לא יהי' הצדיק הזה משיח, אלא  
 הצדיקים. שאר 

ולפי שיש עוד אופן בזכות גדול, דעם ענני שמיא כבר אינש אתא  וכמ"ש בסנהדרין צ"ח ע"א שם, לכן אמרו על  ומה שממשיך "
פן זה משיח יהי' צדיק  , אפשר לפרש שבאו אופן זה בסנהדרין שם צ"ז ]צ"ח[ ע"ב אם מן מיתה הוא דניאל איש חמודות יעו"ש" 

 צדיק גדול שחי בדור אחר[. גדול ביותר, ולכן לא יהי' צדיק שבאותו דור, אלא 

אי אפשר    לכאו'שעצם ההבנה הנ"ל קשה, שהרי  )בנוסף לזה  באמת אי אפשר לומר כן בכוונת דברי הגאון הנ"ל, שהרי  אמנם  
ראויים להיות משיחלומר   ובפרט ע"פלגבי כל הצדיקים במשך הדורות שהיו  נסים,  ע"י  היו ראויים להביא משיח  מה    , שלא 

בדברי הגאון ר' ארי' לייב ליפקין עצמו במקום  , הנה בנוסף לזה(  שיתבאר שאפילו בדורות המאוחרים, תמיד יש צדיקים גדולים
מבואר להדיא שגדולי התנאים ואמוראים היו שוים לדניאל. שמכ"ז משמע  ( בפירושו דברי ידידי' על שיר השירים ז, ו ע"ש) אחר
 . כוונתו שיש לדניאל עדיפות על רבינו הקדוש"א לומר ב שא

וגם בשיטת רש"י בסוגיין משמע להדיא, שדניאל ורבינו הקדוש הם שווים לגבי נידון דידן, כי שניהם יש להם אותם התכונות של  
 יסורים וחסידות גמורה, ואין שום טעם וסיבה לומר אשר עשיית נסים ונפלאות יכול להיות רק ע"י דניאל ולא ע"י רבינו הקדוש.  



44 
 

   ביאת המשיח ב  ם אופניכמה . טמן סי
, אודות  111ביאור הסוגיא בעירובין   םיהקד יש לדברי הגאון הנ"ל,  בכדי להסביר יותר    והנה.  ל

שמצינו אריכות גדולה בזה בדברי המפרשים, ומהלכים שונים בהבנת    -   אופן ביאת המשיח, 
 דברי הגמרא בתיאור ביאת המשיח. 

ללעתיד לבא, אלא סוגיא  רק  סוגיא של אגדתא והלכתא למשיחא השייך    אינו   שזה]ולהעיר,  
 . [ דשמעתתא הנוגע להלכה בזמן הזה, לגבי הלכות נזירות 

או    שהגמ' שם דנה האם יש איסור של תחומין בשבת ויו"ט בהליכה למעלה מעשרה טפחים 
תא שמע הריני נזיר ביום שבן דוד בא מותר לשתות יין  , מביא הגמ' "השקו"ט . ובהמשך לא

היינו    , אי אמרת בשלמא יש תחומין   . ימות החול ואסור לשתות יין כל  ,  בשבתות ובימים טובים
בשבתות ובימים טובים אמאי    , אלא אי אמרת אין תחומין  . דבשבתות ובימים טובים מותר

 ..." וע"ש בהמשך סוגיית הגמרא. ?מותר

ולכן בשבת הוא  ומדברי הגמ' משמע, שאופן ביאת המשיח יהי' עי"ז שיבוא מחוץ לתחום,  
 . למעלה מעשרה תחומיןקפיצה באויר, אי נימא שאין איסור יוכל לבוא רק ע"י 

 ? בר הפשוט שמשיח יבוא מחוץ לתחוםכד למה תפס הגמ' וידוע השאלה בזה, לא.  

  : 112כמה ביאורים ויש בזה 

כמו  ו)   ,מחוץ לתחום   ליכההוא הלארץ  ים  ממן הש  הד יירהו  ,113א( שמשיח יבוא מן השמים
 .  שיתבאר לקמן(

בכדי שיגיע לא"י צריך ליסע מחוץ לתחום,  , וארץ בהתחתון אשר    שמשיח יבוא מגן עדןב(  
ובשבת זה א"א אלא ע"י הליכה באויר למעלה מעשרה טפחים, )אם אין תחומין למעלה  

 וכמו שיתבאר לקמן.  . מעשרה(

 . צריך ליסע מחוץ לתחום   , ולכןלא"י  בואי לכשיגיע זמן הגאולה, ו , 114ג( משיח נמצא בחו"ל 

 

 מג, סוע"א ואילך.  111

ויש עוד ביאורים בזה,    ., ועוד ביאורים, שמביא בקצרה את הביאורים דלקמן8"ביאת אליהו ומלך המשיח" ע'  ראה בקונטרס    112
על גוג ומגוג שיהי' בערי ישראל )יחזקאל    הנצחון, שמשיח יבוא אחרי  ח"א ע' נג  )ובפרט בשיטת הרמב"ם(, ראה בס' שערי גאולה

פי"ד הי"ב( או לכל  , ראה רמב"ם הלכות סנהדרין  לט( או סביבות ירושלים )זכרי' יד(, וילך לבית דין הגדול )שיחזרו לטבריא-לח
 הליכה למעלה מי' טפחים.ישראל, וא"א לילך להם בשבת אלא ע"י 

אליהו  בביאור הענין של ביאת ם אופנים לתחום, עד"ז ישנץ ביאת המשיח מחושם שמצינו ביאורים שונים בענין ף, שכויש להוסי
 אות. ות הב ה המעיין בהער גיא זו, וכמו שיראמחוץ לתחום שמוזכר בסו

"לביאת ]בן[ דוד הוא מן השמים". שו"ת כתב סופר  בסופו, )שמבאר הסוגיא דעירובין(  ראה טורי אבן על ראש השנה יא, ב    113
 או"ח סי' נ"ג "שיבוא בן דוד מלמעלה למטה ..., דאם כבר בא מלמעלה...". 

ראה שמות רבה  שמשיח נמצא בחו"ל. מבואר בכמה מדרשים וירושלמי על פ' בא יב, מב, שמשיח יבוא מרומי. ראה תרגום   114
)כתבי  ויכוח הרמב"ן  מדרש תנחומא, תזריע אות ז.  ". ועד"ז בואף מלך המשיח שעתיד ליפרע מאדום יושב עמהם במדינה א, כו "

( "ושמו להם ראש א' הוא משיח  המיוחס לרמב"ן )שיר השירים ח, יבפירוש  (.  , שמשיח נמצא ברומיהרמב"ן ח"א ע' שט ואילך
שיולד המלך המשיח בארצות הנוצרים אשר  הראשון פ"ב " , העיון ישועות משיחו להאברבנאל )ח"ב בן דוד שהי' עמהם בגלות".  

במערב הנמשכים לדת רומי, וראוי זה להיות כן כי כמו שנולד משה רבנו עליו השלום במצרים מקום הגלות ונולד זרובבל בבבל  
ראש הגלות כן משיח צדקנו יהיה נולד בתוך בני יהודה אשר בגלות רומי בקרב הנוצרים. והשני שיהיה בפתחא של רומי לא  

 



45 
 

יום ביאת המשיח היינו היום שיתפרסם ביאתו לכל העולם,  החתם סופר מבאר, אשר   (ד 
ובשבת א"א    , (יקבץ נדחי ישראל )או עכ"פ זקני ישראל למקום א'שמשיח  שזה יהי' עי"ז  

,  )אם אין תחומין למעלה מעשרה(  אם ילכו באויר למעלה מעשרה טפחיםאלא  ,  כרגע   לקבצם
   .115מכיון שהם חוץ לתחום 

ביאת  (  ה יביום  משיח  ב  לךהמשיח,  ישראל  בני  מושבי  מקומות  העולםלכל  לבשרם    כל 
בכדי לנסוע במהירות לכל המקומות יהי' זה באופן  מובן ש), ו116גיע ולקבצם לא"י הגאולה הש

 

בתוכה, ועניין זה שיולד או יתגלה מלך המשיח כשיהיו ישראל מגורשים מארצות הרומיים והנוצרים כאלו הם בפתחא של רומי  
  ". לצאת משם, ושיהיה כאחד מבני הגזרות והשמדות בין אותן הזמנים אשר יסבלו ישראל בהם ייסורים קשים וצרות רבות ורעות 

ואפשר לומר עוד שירמזו באותם התורים והגעיות שאותם האומות שמשלו בא"י בחורבן  השני, פרק  א, הדרך הג' " שם העיון  
  ".ראשון ביניהם יתגלה מלך המשיח... ורמז עוד בזה שיולד במקומות אשר גלו שם בני יהודה שהוא המכונה בבית לחם יהודה 

בס' הגדות התלמוד )שליקט חכם קדמון ספרדי שלא נודע  )ראה    מבואר שרב נחמן הי' ראוי להיות משיחסנהדרין  בובסוגיין  
"פי' אם משיח הוא מאותן שהם חיים היום, אני  כגון אנא"  בביאור דברי נחמן "אי מן חייא הוא  שמו, ונדפס בקושטא שנת רעא(  

 , והרי הוא נולד וגר בבבל. (" הוא, שאני מזרע דוד

אומרים למלך המשיח איכן את מבקש לדוד, אמר אף דא צריכה שאילה על ציון  "   , אוע"ע בפי' יפה נוף על מדרש שמואל פי"ט
)ראה רש"י ומהרש"א שם.   ולהעיר מהפירושים השונים בדברי הגמ' סנהדרין צח, א, שמשיח יושב בפתח עיר רומי. הר קדשי". 

נם  אמ  –   זהו עיר רומי שבא"י ס"ל ש, )ששושנת העמקים )אלשיך( על שיר השירים ז, ואור יקר להרמ"ק על הזהר פ' לך ע' קלט.  
א עירובין כאן(, או  טב" מקום לשכת הגזית )ראה רי גלות המשיח, שהוא או בשבא"י למקום התלילך מרומי    כדי גם לדבריו, הרי ב

הוא   , כא(דר )תרגום יונתן על בראשית לה, או במגדל ע(פי"ד הי"בסנהדרין הסנהדרין, ראה רמב"ם הל' חזרת לטבריא )מקום 
 (. . ויכוח הרמב"ן הנ"ל שזהו עיר רומי שבחו"ל(לתחום ץע"י נסיעה מחו 

בכרך גדול של רומי... ומשם  . ראה פרקי דרבי אליעזר סוף פ"ל " ומכ"מ משמע שמשיח יתגלה תחילה בחו"ל, ומשם יבוא לא"י
הרמב"ם באגרת תימן כתב שיתגלה משיח בארץ    לאידך גיסא,)   יבא לארץ ישראל".בן דוד יצמח ויראה באבדן אלו ואלו, ומשם  

נדפס בקובץ חצי גבורים פליטת סופרים, חוברת ו', טבת תשע"ד, ע'  ) ישראל. וראה ג"כ דרשות מלך המשיח לתלמיד הריצב"א 
 (. . פתח עינים על עירובין כאןג ואילך(כ" 

שו"ת בית שערים )חאו"ח סי' קמב קטע ד"ה "וראיתי בחת"ס"(,  בוהנה  .  י הוצעה זו פקטע ד"ה ול   שו"ת חת"ס ח"ו סי' צ"ח  115
ולא  רק לבית דין הגדול  דמשמע מדבריו שיתכן שמשיח בא  )עירובין מג, ב ד"ה כיון וד"ה דקאי(  הקשה על החת"ס משיטת רש"י  

הגמ' שמשיח יבוא לכל ישראל,    כמו שנתבאר בההערה שלאח"ז, בתחילת השקו"ט, סובר  א( :. אמנםנתפרסם ביאתו לכל העולם
שאלי' הנביא צריך לבוא  גיא זו(  זכר בסו)המוב( עוד זאת, שיטת רש"י שם מיוסד על ההבנה    וע"ז קאי דברי החת"ס שבפנים.

אינו יכול לבוא בשבת. ולכן רש"י מפרש קושיית הגמ'    ח, לכן משיורחמפני הט   לפני משיח, ומכיון שאלי' אינו יכול לבוא בע"ש
שהטעם לזה הוא דחיישינן שמא בא משיח ביום ו' לבית דין הגדול.  ",  כיון דחל עליה נזירות היכי אתיא שבתא ומפקעא ליה" 

ועוד, וכ"כ החת"ס    , ולחם משנה שם  ,בהלכות נזירות פ"ד הי"א, פירשו המפרשים )ראה כסף משנה   אמנם לשיטת הרמב"ם
וא"כ אי  ממה שסבר דביאת משיח תליא בביאת אלי',    דהגמ' עכשיו חוזר,  ()קטע ד"ה שאני התם, ובסוף התשובה(בשו"ת שם  

יא בביאת  אין אלי' בא בע"ש, כי אין ביאת המשיח תל, אע"פ שיוכל משיח לבוא בשבתלמעלה מעשרה,  אמרינן דאין תחומין  
דלא נפקע הנזירות ממנו בשבת, הוא מכיון שיתכן שמשיח יבוא בשבת, ולא משום דחיישינן    הטעם שהגמ' אומר עפ"ז,  . ו'אלי

הפי' של יום ביאת בן דוד הוא יום פרסומו לכל  לפי הבנה זו, נמצא דגם למסקנת הגמ', וששמא אתא משיח לב"ד הגדול ביום ו'. 
, אלא שלכאורה הוא לומד הגמ'  דברי תוספות רבינו פרץ שם ד"ה כיון דחל, דפליג ארש"יוראה ג"כ ב)   ישראל וכביאור החת"ס.

 (. ואכ"מ ,, ע"ש בתחילת דבריובאופן אחר מרש"י והרמב"ם

וע"ע שו"ת בית שערים  הנ"ל, וכן ראיתי בעוד כמה ממחברי זמנינו.   הביא בקיצור בקונטרס "ביאת אליהו ומלך המשיח" כן    116
.  אחר קצת ביסודו, הוא הביאור של החתם סופר שהובא בקטע שלפנ"ז אלא באופן ואו"ח סי' קמ"ב, קטע ד"ה אך לכאורה ז"א.  

ישראל עצמןשל  קיבוץ  העל    בדברי החת"ס, ההדגשהש יש תחומין  ש,  ממקומן למקום המשיח  נדחי  יהי' אפשרי אם  זה לא 
וכאן ההדגשה היא   )ואפשר שזה גופא נכלל בדברי    .קבצםמקומות מושבותיהם לילך לעצמו  על זה משיח  למעלה מעשרה. 

 (.. ועצ"ע, ולא כתב אם זה יהי' ע"י אליהו הנביא או מלך המשיח או באופן אחרצובכי כתב סתמא שבנ"י יתקהחת"ס,  

הגמ' שאליהו יבוא לכל ישראל, ורק אח"כ    סבר בתחילת דברי הגמ',  מורים לכאורה פשטות המשך דברי הגמרא. שהרי  וכן  
באותה שעה יעוף אליהו בכל העולם ויבשר  ]וכן משמע במדרש פרקי משיח "   לבית דין הגדול.רק  בא  יתכן שאליהו ימחדש ש

". וזהו בפשטות גם הכוונה במה שכתב בס' המנהיג הלכות פסח סי' ב  לישראל שנאמר הנה אנכי שולח לכם את אליהו הנביא 
כי בניסן   ,דרים שישנים שם בלילי הפסחחות שאין נועלים המבכמה מקו  )הובא בחק יעקב הלכות פסח סו"ס תפ, ובכ"מ( "מנהג

ואם יבא אליהו ימצא    ,לילה המשומר ובא מששת ימי בראשית  ',ורים הוא להמ דכתיב ליל ש  , ים להגאלד נגאלו ובניסן אנו עתי

 



46 
 

, זה יכול להיות רק ע"י הליכה באויר  בכדי לעשות זה בשבת  ( ועכ"פפיצה באויר.  נסי ע"י ק
 . )אם אין תחומין למעלה מעשרה(  למעלה מעשרה טפחים 

 

אלא  )לכל מקומות מושבי בני ישראל.   ", דהכוונה בפשטות הוא שאליהו יבא לבשר על הגאולההבית פתוח ונצא לקראתו מהרה 
וזהו לכאורה הכוונה  קבצם לא"י,  ול  דשם משמע שאליהו יבוא לא רק לבשרם יום קודם הגאולה, אלא גם לבשרם שמשיח הגיע

 , דאין הכוונה שיוצאים לקבל פניו, כי מכיון שאליהו מצא הבית פתוח הרי כבר קיבלו פניו ולמה צריכים לצאת?ב"ונצא לקראתו" 
 [. (אלא לכאורה הכוונה שנצא לקראתו לילך יחד עמו לא"י. ודו"ק

ביאת  אודות  בדברי הגמ'  שאלי' יבוא לכל ישראל, הרי משמע לכאורה שכ"ה גם הכוונה  ומכיון שמשמע בתחילת דברי הגמ'  
זה מתאים  וישראל(. רסומו לכל  פ םהחת"ס שפי' יום ביאת המשיח הוא יו  כתב  זה,    ןו )ולפי עיקר.  ל ישראל, שהוא יבוא לכ משיח

שמשיח ילך למקומות ישראל בחו"ל להביאם לא"י. ראה מיכה ב, יג ובמצו"ד שם. בס' שבט מישראל    מקומות  בכמה    עם המבואר  
עין זה מצינו כמה צדיקים שאמרו  כ. אור הצפון )בעלזא( קובץ ו, ע' כה. )ו , ובהנסמן שם)להרב ישראל פרידמאן( ח"ב ע' רסז

שמשיח יבוא קודם לאמריקה )או שיתגלה באמריקה(. ראה עטרת ברוך ע' עו ואילך. אור הצפון )בעלזא( קובץ קמו ע' עו. תן  
 . בספר "רבי ברוך דוב ליבוביץ" ע' קכד )בשם המלבי"ם(. גינת ורדים קובץ ד ע' רנה ואילך(. 18לחכם )פוגלמן( ע'  

הוא    ,הסברא שאולי גם אצל משיחנתחדש  שאפשר שאליהו אתא רק לבית דין הגדול, שוב  ורק לאחר שחידש הגמרא הסברא  
לכן במסקנת  ו )להרב נסים אלגאזי( עמוד העמוד, דף מו טור ג(.    , )וראה באופן אחר קצת בס' אהבת עולם יגיע רק לבית דין הגדול 

רש"י(. דזה  מו שפי'  על ההיתר לשתות יין בשבתות ויו"ט, דשמא בן דוד בא בערב שבת לבית דין הגדול )כהגמ' שואל  ,  הגמ'
  ח מכיון דלא יוכל משיהגמ' דאם אמרינן דיש תחומין מותר לשתות בשבת ויו"ט    מסקנת הגמ', אמנם בתחילה סברנתחדש רק ב

   .בלבד  ולא חיישינן דלמא אתא בן דוד אתמול לבית דין הגדול,  י ישראלנב  ילכל מקומות מושב לבוא בשבת ויו"ט

שהרי ביאת  פשוט שאח"כ משיח יתגלה לכל ישראל,  ובאמת גם לאחרי שנתחדש האי סברא שמשיח יבוא לב"ד הגדול, הרי  
. ובשו"ת בית  ע' קב ד"ה דקאימועד ח"ב    ובחידושי חת"סבס' אהבת עולם הנ"ל,  מש"כ    וראה ג"כ)  .משיח הוא בשביל כל ישראל

ולכן חל  היום שיבוא לבית דין הגדול,  נקרא    "יום ביאת בן דוד"הכוונה הוא רק ש (. אלא    קטע ד"ה אך לכאורה ז"אשם  שערים  
דשמא לב"ד    הך סברא   ועכ"פ בתחילת דברי הגמ', קודם שנתחדש  יבוא משיח לכל ישראל.   פשוט שאח"כעליו נזירות, אבל  

 .  ישראל ע"י תחומיןלכל הגמ' שמשיח יבוא   , סברהגדול אתא



47 
 

 , או שנמצא בעולם הזה מגן עדן  ,ביאת המשיח משמים 

)שמשיח יבוא משמים, או מג"ע התחתון אשר    לבאר ב' האופנים הראשוניםנרחיב קצת  לב. ו
   , מכיון שזה נוגע לעניננו. בארץ( 

בכ"מ הנה  ד  יהי'  שכתבו    117מצינו  המשיח  שיבא  דביאת  השמיםבאופן  יש    ועפ"ז   . 118מן 
 .119שביארו ג"כ בכוונת הגמ' בעירובין הנ"ל שמשיח יבוא מן השמים 

פשטות  זה ש ם. ושמשיח יבוא משמי  ונת הגמ' לומראין כומבאר, אשר    120החתם סופר אמנם  
באם נימא שיש תחומין    א"א למשיח לבוא בשבת ויום טוב ש  משמעות הגמרא ופרש"י הוא 

 121ענני שמיא  םדמשיח אתי ע  םדהיינו טעמא משו  משמע"משום ד   הוא ,  למעלה מעשרה
  , ענני שמיא   ם אתי להכא ע  ם ומהת  , והשתא יתיב בגן עדן  , 122תיב בדניאלככד   , כבר אינש

יון דמותר ביין בשבת וי"ט  כ ו  , ענני שמיא   ם ולמעלה מי' ע  , והוה יותר מי"ב מיל מגן עדן להכא
דהיינו שלפי הבנה זו, ביאת המשיח מלכתחילה יהי' ע"י קציפה    ". 'ש"מ יש תחומין למעלה מי

 באויר, מכיון שיבא עם ענני שמיא מג"ע. 

זו  ו ביום החורבן   , בכמה מקומות   בואר יוסד על הממהבנה  )נולד  חיים    123שמשיח  ו(נכנס 
 .124ויבוא לגאול את ישראל  מגן עדן  צא, ולעת קץ י לתוך גן עדן

 

כמה מהמקורות שבאו להלן, נלקטו בס' "קונטרס אופני ביאת הגואל", בעריכת הרב אליהו פרידמאן שי' והרב מנחם הכהן    117
 בארענשטיין שי'. וע"ש לעוד מקורות. 

על תהלים יח, יז. שם קיא, ט. לקוטי אורה פורים, ע'   שבט מישראל על תהלים כ, ז. וראה גם חזה ציון )לר' עמנואל חי ריקי(  118
 קסח. 

שו"ת כתב סופר או"ח    ".לביאת ]בן[ דוד הוא מן השמיםטורי אבן על ראש השנה יא, ב )שמדבר על הסוגיא דעירובין הנ"ל( "  119
 סי' נ"ג )בביאורו על הסוגיא של עירובין הנ"ל( "שיבוא בן דוד מלמעלה למטה ..., דאם כבר בא מלמעלה...". 

 חידושי חתם סופר, מועד ח"ב, ע' צח. 120

שנדפס כמה פעמים, ראה ס' גנוזות ח"ב ע'  ]מדרש ויושע  ".  ...יב, מב "דין ידבר בריש עננאירושלמי על פ' בא    רגוםתראה    121
"יבוא    [קפה, ועוד. וחלק ממנו )כולל הקטע שיובא לקמן( הובא ע"י החפץ חיים בסוף ספרו מחנה ישראל )השער האחרון פ"א(

 מדרשים ח"ד ע' פד.   ילקוט  משיח בן דוד בענן, שנאמר וארו עם ענני שמיא".

 דניאל ז, יג.  122

שנלקח  שם מביא העובדא אודות לידת מנחם בן חזקי' ביום חורבן ביהמ"ק,  ירושלמי ברכות פ"ב ה"ד, איכה רבה א, נא, ש  123
 ע"י רוח סערה, ולפי כמה מפרשים הכוונה בזה הוא שנלקח לג"ע. 

. תשעה  ..ואליהו ז"ל, ומשיח  ...שלשה עשר הם שלא טעמו טעם מיתה אלו הם,  ילקוט שמעוני יחזקאל רמז שסז )" ראה    124
  ואילך.  96מדרש בראשית רבתי ע'   .דרך ארץ זוטא סוף פרק ראשון..."(. ועד"ז בנכנסו בחיים לגן עדן, חנוך, אליהו ז"ל, ומשיח

וביפה ענף על איכה רבה שם, ומה שהביא שם מויכוח הרמב"ן. פרקי היכלות סו"פ לב. ס'   ירושלמי שם  יפה מראה על  פי' 
הדרך הא'. זכר דוד מאמר ג' פנ"ג.  "א  פ '  הב  העיון  משיחו  ישועות)בתי מדרשות ח"ב ע' תצח ובהערה יד שם(. וע"ע    ,זרובבל

עח, וראה גם אור יקר על פ' לך ע' קלח ואילך, ועל התיקוני זוהר ח"ב  -אור יקר להרמ"ק על פ' וישב ע' צט, ועל פ' ויקהל ע' עז
, טור ב, בדפוס סיגט(, ארבע מאות  ז)ע' נ  זח"ב ז, ב,זהר הרקיע להאריז"ל )שנלקט ע"י מהר"י צמח( על  ע' מה, ח"ד ע' רסה.  

. רש"י ומהרש"א )ועץ יוסף על עין יעקב(, על סנהדרין צח, א, ד"ה  (בדפוס קראקא תרמ"ו  ד  ח, טור דף ס)להרח"ו  שקל כסף  
 מאמרי הרמ"ע מפאנו ח"ב ע' שעא.  יח, ב ד"ה ג"ע. מהרש"א עירובין   .אפתחא דרומי, ומהרש"א כאן ד"ה מנחם



48 
 

  ויבוא מן השמים   שמיםנמצא ב אין הכוונה שמשיח  שיטה זו,  אלא שלפי הבנת החתם סופר ב
בכדי שמשיח יבוא מן ג"ע  ואשר בארץ,  125בג"ע התחתוןמשיח נמצא ש אלא הכוונה, לארץ 

הגזית   לא התחתון אשר בארץ   )למקום לשכת  ענני    ,(126ירושלים  "עם  באויר  יבוא משיח 
 . שמיא" 

ב  כתבושהם  בכמה ספרים אחרים  מצינו  אמנם   נמצא  ו127" שמים"ג"ע בשמשיח  משמע  , 
   .128לארץ  אלינו מן השמים  רד ימדבריהם שלעתיד  

שמשיח יבוא מג"ע  הגמ' סבר  זה שאשר    כותב,  בהמשך דבריו  ו. והנה החתם סופר עצמאל
מ'  גההמשך דברי הגמ',  באמנם    . ת השקו"ט בהגמ' שםבתחילרק  הוא    , התחתון אשר בארץ 

והדיון בגמ'  .  129בינינו בעולם הזהמשיח נמצא  כי  ,  התחתון   אינו בא מג"ע סובר שמשיח  
תחתון  ה, שהוא יבוא בגופו מג"ע  מדבר רק על אלי' הנביא למעלה מעשרה  אודות תחומין  

 

)וראה ג"כ תיקוני זהר עם פי' אור יקר,  עז, ג"כ כותב אשר משיח נמצא בג"ע התחתון.  באור יקר )להרמ"ק( על פ' ויקהל ע'    125
)שמפרש שהוא מקום גשמי בעוה"ז,    אינו דומה להבנת החת"סאמנם לכאורה הבנת הרמ"ק בענין ג"ע התחתון    כרך ב, ע' מה(.

. יפה תואר הארוך על בראשית רבה פכ"ה, א  . וראה רמב"ן שער הגמולכדמוכח משו"ת חת"ס ח"ו סי' צ"ח, קטע ד"ה ועד"ז י"ל 
ובא  ראה בזהר הרקיע שה ו  תצוה ע' ו.- ע' עד, על פ' תרומה  בראשית כרך ב (. ראה אור יקר על  ועוד  ד"ה ואיננו בעולם הזה.

 אכמל"ב. . ומשיח שוכן בהיכל השביעי בג"ע הארץכותב שם לקמן, ש 

 .שו"ת חת"ס שם ראה 126

מגלה  ר.  " פ' דברים קטע ד"ה ב"פ או   מגלה עמוקות פ' חוקת קרוב לסופו. שושנת העמקים להאלשיך )על שה"ש, ז, ו(.    127
חושב מחשבות )לר' עמנואל חי ריקי, בעל המשנת חסידים(  עמוקות )מהדורא תנינא, בני ברק תשמ"ב( על פ' וישב אופן מד.  

 פארת ציון על מדרש איכה, ע' רכג. פי' ת  על סנהדרין צח, א. 

, הוא נמצא בג"ע התחתון  )ושם בהקטע לפנ"ז, ד"ה אבל האמת(  לגבי גופו של אליהו הנביא, שלפי שיטת החת"ס שםועד"ז  
דות תחומין אינו אודות  גמ' אוודיון ה, ע"ש(,  מתגלה רק בנשמתוגופו, ולפעמים  אליהו חוזר ומתלבש בלפעמים  ו )אשר בארץ,  

כדי לבשר על  ב  הגזית(  שכת)למקום ל   ע התחתון לירושלים גופו אשר בג" ירידת אליהו מן השמים, אלא אודות נסיעת עליהו מ
ראה הנסמן בס' מגדים   .נו מן השמים לארץ, וירד אלימצינו בזה עוד שיטות הסוברים שהוא נמצא בשמיםאמנם  .ביאת המשיח

   חדשים עירובין ע' רכב.

זח"א רט, א. אור יקר להרמ"ק על ויקהל ע' יב, אמור ע'  ראה    .לגבי גופו של אליהו המעיין בספרים יראה שיש הבנות שונות  )ו
קכה. אור יקר על תיקוני זהר כרך ב ע' מ ואילך בארוכה. )ושם הוסיף ביאור על מה שכתב בזה בס' פרדס רמונים שער ההיכלות  

בשער    ן , שהובא גם בס' חסד לאברהם מעין הרביעי, נהר ל(. אור החיים הק' סוף פרשת חוקת. וראה רמב" )ע"ש(  פי"ג וי"ד
הגמול "אליהו.. שלא הושלך הגוף ממנו, ולא נפרד מן הנפש ומתקיים מאז ועד עולם". וע"ע בס' מתנת יד )להרב דניאל טירני,  

  כד מה ששקו"ט ע'   (. וראה גם בס' דברי חיים )להרב חיים זלמן צבי שרלשהביא בזה שיטות שונות  נמצא באתר היברובוקס( ע' ל
 (. בדברי החתם סופר הנ"ל

ממקום א' בארץ    האם יש איסור תחומין מלמעלה למטה, )היינו בירידה משמים לארץ(, או רק בנסיעה ודבר זה תליא גם    128
( כל הדיון כאן בגמ' האם יש תחומין למעלה  קטע ד"ה ת"ש דהנילמקום שני בארץ דרך אויר למעלה מי'. דלשיטת החת"ס )שם 

ברוחב הרקיע  כל הדיון הוא אודות הליכה  , אלא  ן לשיטתוין בזה איסור תחומי, שאירידה מלמעלה למטהלגבי  מעשרה אינו  
או אליהו )שעליהם דנו בגמרא האם הם יכולים לבוא מצד השאלה של   ממקום למקום. ולכן לשיטתו באם היינו אומרים שמשיח

   ( נמצא ברקיע, לא הי' שייך הדיון מלכתחילה.תחומין למעלה מעשרה

או"ח  )וכמו שהביא החתם סופר שם דברי הפמ"ג    ,יש עוד דיעות הסוברים שגם בהליכה מלמעלה למטה יש איסור תחומיןאמנם  
  ת"ש הני.עירובין מג, א ד"ה  רכב ואילך. וראה ג"כ שפת אמת  במגדים חדשים עירובין ע'  בארוכה  סי' רצה, א"א סק"א. וראה  

נראה שהם פירוש דברי הגמ' אודות תחומין, שאליהו ירד מן השמים    ולשיטתם  .(פ"ג ה"ומתא דירושלם על ירושלמי פסחים  
תחומין ביחס למשיח, הכוונה  עפ"ז משמע שגם הדיון בגמרא אודות  ראה גם בהערה הקודמת(.  ו )לארץ, וכמבואר בספרים הנ"ל.  

 הוא שירד מן השמים לארץ. 

נפטר בסוף ימיו, ולא שנכנס  שמנחם בן חזקי' שנולד בעת החורבן  במה שמשמע מדבריו במ"א  שיטתי',  הוא אזיל לוכנראה ש  129
ומיום שחרב בהמ"ק מיד נולד א' הראוי בצדקתו להיות  ")קטע ד"ה הריני נזיר(  ח"ו סי' צ"ח  חיים בג"ע. וכמו שכתב בשו"ת שלו  

  ובעונותינו כי רבו כבר כמה וכמה מתו  ...לידת מנחם בן חזקי' בעת החורבן[]=שבפשטות, הכוונה הוא להאגדה אודות    , גואל
 ". גם כי הם ראוי' לכך אבל הדור לא הי' ראוי ,ולא זכינו שיערה עליהם רוחו של משיח



49 
 

אין צורך בשבילו לבוא ע"י  , אמנם לגבי משיח שנמצא בינינו  ע"י קפיצה באויר   אשר בארץ 
 . 130למעלה מעשרה נוגע לו תחומין אין הדיון אודות קפיצה באויר, וממילא  

קאי לא על אליהו,  אודות תחומין  , שדיון הגמ'  אחרבאופן    ובמקום אחר כתב החתם סופר ]
ולא על משיח,    שם, הגמ' סובר שאין צ"ל ביאת אליהו לפני ביאת המשיח(, )כי למסקנת הגמ'  

   .[ 131ישראל  לגבי קיבוץ נדחי. והדיון שם בגמ' אודות תחומין הוא רק כי משיח נמצא בינינו

משמע, שאפילו אם משיח הוא צדיק הנמצא    132כתבי ר' חיים ויטאל שמאמנם יש להעיר,  
בינינו בעולם הזה, הרי גם אז ביאתו יהי' מן השמים, כי קודם התגלותו לכל ישראל יעלה  

 

וכשיגיע    , אלא משיח הוא אחד מצדיקי הדור  , לא משמע כן  כיםסוף הל' מל  םברמב"   נםאמ" בחידושי חתם סופר שם, וז"ל:    130
לך    (,י  ,שמות ג)ה ואשלחך אל פרעה  ככמו שאירע למשה רבנו ע"ה שנגלה אליו בסנה ל   ,זמנו יתגלה אליו הקב"ה בנבואה

כמו שלא ידע    ,והוא עצמו אינו יודע ,שאפשר הוא עמנו פה בעירנו  ,וכל מקום וכל עיר מקומו הוא  (,טז )שם,ואספת זקני ישראל 
ים  כהל' מל   םוכתב רמב"   .ביקש הקב"ה לעשות חזקי' משיח  (א   ,סנהדרין צד)ואחז"ל    .משה רבנו ע"ה עד שנגלה אליו הקב"ה

אבל עכ"פ לא יבוא על אופן   .ור"ע טעו בבן כוזיבא וחשבוהו למשיח עד שנהרג ונגלה למפרע שאיננו משיח  םשחכמי (פי"א ה"ג)
אשר יערה עליו    םאיננו אלא משל לרוח אלקי  ,בר אינש אתי'כוהאמור בדניאל עם ענני שמיא    . ולא למעלה מי'  םזה מחוץ לתחו

 . תחומין ועל אותו רוח לא שייך לומר יש תחומין או אין  ם,ממרומי

ולא סליק    ,למאי דלא ידע פירוש הברייתא מה לי שבת וי"ט ומה לי ימות החול  קאמר  ," אי אמרת בשלמא" וש"ס דשמעתין עד  
אך    ,על כן אמר אי אמרת בשלמא יש תחומין י"ל דס"ל להברייתא דמשיח בעצמו עם ענני שמיא אתי  ,אדעתי' הך דאליהו הנביא

ואלי' ודאי בא מגן עדן מחוץ   , אליהו הנביא הוה ספיקא םלבתר דמסיק מטע םואמנ . אי אין תחומין קשה מה לי שבת מה לי חול
וכמ"ש    ,דוקא ולא למעלה מי'  םשיח איננו בא מחוץ לתחומאבל    ,אתיא כל השקלא וטריא שפיר אאלי'   ',לי"ב מיל ולמעלה מי

 . " וכל זה אמת נכון בלי שוס ספק ופקפוק לע"ד ם,סוף הל' מלכי םרמב" 

כמו שהי' משרע"ה שהי' הגואל הראשון    , והוא  ,והנה בהא דביאת בן דוד צריך אני להוציע הוצעה א'"   :שו"ת ח"ו סי' צ"ח  131
אשלחך אל פרעה מ"מ  כה וואפי' כשאמר לו הקב"ה ל  ,נזדקין שמנים שנה ולא ידע ולא הרגיש בעצמו שהוא יהי' גואל ישראל

ולכשיגיע    ,ומיום שחרב בהמ"ק מיד נולד א' הראוי בצדקתו להיות גואל  , כן יהי' אי"ה הגואל האחרון  ,סירב ולא רצה לקבל על עצמו 
כאשר מצינו בשאול אחר שנמשח  , וואז יערה עליו רוחו של משיח הטמון וגנוז למעלה עד בואו  ,הזמן יגלה אליו השי"ת וישלחו

והצדיק הזה    ,וכן יהי' בגואל האחרון  ,כן הי' בגואל הראשון ,באה עליו רוח ממשלה ורוח הקודש אשר מלפנים לא הרגיש בעצמו
גם כי הם ראוי' לכך אבל הדור   ,ובעונותינו כי רבו כבר כמה וכמה מתו ולא זכינו שיערה עליהם רוחו של משיח  ,בעצמו אינו יודע

וישלחהו או לישראל לבד או למלך א' כמו לפרעה לומר שלח    ,אולם כשיגיע אי"ה יגלה אליו ה' כמו למשה בסנה  ,לא הי' ראוי
 . עמי

ולא ילך   ,דלמא יתגלה באותה העיר שהב"ד או המלך דר שם  , ולפי הוצעה זו קשה מאי פסקא דש"ס דבן דוד יבא מחוץ לתחום
]=בתוד"ה ואסור[  כמ"ש מהרש"א   ,אלא איום פרסומו ,אבל באמת אין הדעת הנודר בנזיר אביאת בן דוד לבדו .חוץ לתחום כלל
כמו    ,ברגע א' ממקומם למקום נועד  ,קני ישראל זאו לכל הפחות כל    ,וזה יהי' לכאורה שיקבץ כל נדחי ישראל  ,אמשיח בן יוסף

ולא קאי השקלי' וטרי' על    ,ובשבת אי אפשר אלא ע"י קפיצה  ,וזה א"א בלי שיקבצו ממקומם מרחוק  ם,שעשה מרע"ה במצרי
 . " כנלע"ד , ולזה כיוון הנודר ,אלא על קיבוץ פזורי ישראל שעי"ז יתפרסם ביאתו לכל עולם , עצמון דוד ביאת ב

גם    'יע דברי החתם סופר האלו. וכמה פרטים במה שמקשה ושקו"ט ב ע' כו,   וראה בס' דברי חיים )להרב חיים זלמן צבי שרל(
   .עירובין מהדורת וגשל(מס' הגהות מהרש"ם על עירובין מג, א, ד"ה מותר לשתות )נדפס ב ב

בההוא זמנא יתער מלכא משיחא לנפקא מגו גנתא דעדן,  , על מ"ש בזהר שם "ז, ב  ,בעל זהר חלק   אור החמהראה בס'    132
נוי כזה שהמשיח לא יהיה  יגדולה אם נאמר שאז יהיה ש  ההתמי "  מביא ביאור הרח"ו וז"ל: ש",  מההוא אתר דאתקרי קן צפור 

ונלע"ד כי המשיח יהיה ודאי    .שאמר הכתוב אני היום ילדתיך מה  והנה מצינו    ,אלא שביום ההוא יצא מן גן עדן  ה,נולד מאיש ואש
ואז ביום ההוא של הקץ תבא    א, שיויזכה במעשיו לנפש רוח ונשמה קד  ,ויגדל בצדקתו עד קץ הימין   ה,אדם צדיק נולד מאיש ואש

ינו עליו השלום,  והוא על דרך משה רב   .ותנתן לאיש הצדיק ההוא ואז יזכה להיות גואל   ,נשמה של נשמה שלו הנתונה בגן עדן
השלים  ]יתקיים[  ובזה    , ת מן הב"ל וש"ת ואז זכה להיות גואל" עד שהשלים בג' אותיות לב   ,שהיה ילוד אשה והגדיל מעט מעט

  על הפסוק[.   הפסוקים , ]=ראה שער  ה כמבואר אצלנוסנ לבת אש מתוך הבכי שם בסנה השלימה לגמרי בסוד    , חלקי נשמתו
  . מוכרח ופשוט  ה וז  , ותצא מן גן עדן ביום ההוא  , דקאי על חלק נשמה לנשמה שתולד אז  ,ובזה יתקיים מקרא אני היום ילדתיך

כאילו מתחלה היה    ,בארעא דגליל  רוזהו שאומר ויתע כי יתער...[.    כי זה מוכרח מפשט הלשון:  הגירסא הוא  ]=בספרים אחרים
וכבר ידעת כי מ' יום הם קודם יצירת    .והבן זה  ,י'וכאשר תבוא לו הנשמה של נשמה יתער ויתוסף לו כח נבואה ויתער משנת   ,ישן

ואז יכיר    ,ואחרי מ' יום יזכה המשיח לאותה הנשמה ותתגלה בו  ,גמת מרע"הדושתהי שם ההוא עמודא מ' יום  אולכן    ,הולד

 



50 
 

ולפ"ז משמע  .  יתגלה המשיח לכל ישראל   , ולאח"כ רקיע לרקיע בדוגמת משה רבינו שעלה ל 
,  ולא שהוא נמצא בג"ע   אי נימא שמשיח הוא צדיק הנמצא כאן למטה בארץ ב גם  לכאורה ד 

 .133מן השמים )בפרסום לכל ישראל(  יבוא משיח  גם אז  מ"מ 

 

לרקיע בגוף ונפש  עלה    משהש וכמו שמצינו  ...,  בני אדם לא יכירוהואך שאר    .מה שלא היה ניכר קודם  ,בעצמו שהוא המשיח
ומשיח יתגלי כלומר יכיר בעצמו    רוזהו שאמ   , כיר בעצמו שהוא משיחהכן זה המשיח אחר שיזכה לאותה נשמה ו  ,ויהי שם מ' יום

ואז יסלקו   ',ד ויבא משה בתוך הענן שנה א" ע   ,המשיח בגוף ונפש בההוא עמודא  זניגית   כואח"   , עדיין  אך לא יכירוהו שאר אנשים
 ". ואחד כך יתגלה המשיח לגמרי ויכירוהו כל ישראל ויתקבצו אליו ,אותו לרקיע כמו שעלה משה לרקיע

  ; , בדפוס סיגט(ואילך  )ע' נו, טור ד  זח"ב ז, ב)שנלקט ע"י מהר"י צמח( על  גם בזהר הרקיע  )בשינויים קלים(  והנה ענין זה הובא  
כפי שנדפס  ספר הגלגולים )  ;( בדפוס קראקא תרמ"וואילך  ג    טור  ,סח  ע'ארבע מאות שקל כסף )בס' משיבת נפש למהר"י צמח;  

; שער הגלגולים )כפי שנדפס עם הוספות בדפוס פרעמישלא, תרל"ה(,  ו, טור ג ואילך תרל"ה( ע' צ  ,פרעמישלא דפוס  בעם הוספות  
 . , ב ואילך ע' לא

  )בשינויים ובספרים הנ"ל יש הוספה על הנדפס בס' אור החמה, הכולל ביאור ע"פ קבלה בענין היכל קן צפור וכו', ובסוף כתוב וז"ל  
בין הספרים הנ"ל רץ.  ג"ע הא ד  ז'במעשה דריב"ל דמשיח שוכן בהיכל  וכמ"ש רז"ל  "... (  , ולהלן נעתק מס' זהר הרקיעקלים 

לג"ע    והוליכוהמשיח נולד בט' באב כנזכר במדרש איכה ונוטלתו רוח סערה  כן    ,בג"ע  םככסו בחייהנשעה ש תואפשר כי כמו שיש  
בס' זהר הרקיע ומשיבת נפש. ובשאר ספרים    , ]כ"ה הגירסאראה אמתניד לבא וזה  ת ומשם יצא לעז"ל,  כמו שאירע לאליהו  

 ". הגירסא הוא "וזה נראה האמת"[ הנ"ל 

לפרש דברי הזהר שמשיח ייצא מג"ע. אופן הראשון הוא שמשיח עצמו נמצא למטה,  והנה היוצא מדבריו הוא שיש ב' אופנים איך  
והאופן השני  "(.  יערה עליו רוחו של משיח הטמון וגנוז למעלה   משיח תצא מג"ע )והוא ע"ד דברי החתם סופר, "ואז  נשמתאמנם  

 , והוא כהשיטות שמנחם בן חזקי' שנולד בעת החורבן נלקח לג"ע וייצא משם לע"ל.  הוא שמשיח עצמו ייצא מג"ע

, הרי לאח"ז  ותכנס להצדיק הנמצא כאן בעולם הזה  שגם לאחר שנשמת משיח תצא מג"עאמנם מדברי הר' חיים ויטאל מבואר,  
עצמו ייצא  ןלכאו' גם לפי האופן השני שבדברי הרח"ו, שמשיח ] יעלה משיח לרקיע, ורק לאח"ז יכירוהו כל ישראל ויתקבצו אליו. 

ר שמשיח  אחש ענין שביאר בדבריו קודם לזה ה, מ"מ יתקיים חתון אשר בארץ(הוא ג"ע התמדבריו שמע קצת ו' מש)ולכא מג"ע 
לבאר דברי הזהר אודות יציאת    באים שהרי דברי הרח"ו    משיח לרקיע ואח"כ יתגלה בשלימות לכל ישראל,  ייצא מג"ע, יעלה

לבתר תריסר ירחין יסלקון ליה למשיח בההוא עמודא לגו  , "יעלה משיח לרקיע  שייצא מג"עמשיח מן ג"ע, והזהר מבאר שאחר  
הרי מ"מ יתקיים המשך   פשוט שבאיזה אופן שנפרש דברי הזהר אודות יציאת משיח מג"ע )בנשמתו או בגופו(", ולכאו'  רקיעא
 אודות עליית משיח לרקיע[. הענין

ביניהם,    ילאידך גיסא, יש שינו, אמנם  דברי הרח"ואופן הראשון שבוהמעיין יראה דאע"פ שמצד א' יש דמיון רב בין דברי החת"ס ל
  ר נשאמשיח בן דוד  שסובר שנראה פשוט    סי החת" ר לרקיע, ואילו בדבמשיח  כי לפי דברי הרח"ו, קודם שיכירוהו כל ישראל יעלה  

)ועד בכלל(   למטה  וע"ש בהמשך הזהר על סדר התגלות משיח    ." יתפרסם ביאתו לכל עולם "  ו היום שיבא שב כל הזמן, עד 
נו, ג ג"כ מביא שמשיח יצא  זהר חדש סוף פ' בלק )ושם  סדר המאורעות בזהר סוף פ' בלק, ווראה גם    המאורעות שיהיו אז.ו

 , ויש הרבה שינויים ביניהם כנראה למעיין. יתער למשיח דא ויפיק לי' מגנתא דעדן"(מג"ע " 

. וראה מש"כ  , והאם מדברים באותו שלב של ביאת המשיחלא שיש לעיין איך לתווך דברי הזהר שם עם הגמ' בעירוביןא  133
 ואכ"מ.   בניצומי אורות על הזהר שם.



51 
 

   ביאור דברי האומרים שמשיח יהי' מלאך מן השמים 

מלאך  "מבואר שבמצב של זכו, ביאת המשיח יהי' כמו    בכ"משיתירה מזו מצינו  הנה  ו.  בל
   .134" מן השמים

מפורש  שהרי  ,  ולא מלאך  פשוט שמשיח יהי' בשר ודם דלכאורה  זה,  ולכאורה צריך ביאור ב 
בחז"ל משיח    וכן בכ"מ  .135נולד מאב ואם גשמיים היינו שיהי'    ,יהי' מזרע דוד שמשיח  בקרא  

 נקרא "בן דוד". 

 

( שאמרו שאם תהיה הגאולה באמצעות  צח, איתבאר ע"פ דבריהם ז"ל )סנהדרין  ראה אור החיים על פרשת בלק כד, טז "   134
]=יתכן שכוונתו    כאמור בספר הזוהר   ,מן השמים במופת ואותויתגלה הגואל ישראל    ,זכות ישראל יהיה הדבר מופלא במעלה

ועליה נאמר )זכרי'   ,, מה שאין כן כשתהיה הגאולה מצד הקץ ואין ישראל ראויים לה תהיה באופן אחר לזח"ב ז, ב שהובא לעיל[
שרמז במאמר   ,( שהגואל יבא עני ורוכב על חמור, והוא מה שאמר כאן כנגד גאולת אחישנה שהיא באמצעות זכות ישראל, טט

, גם רמז לכוכב היוצא באמצע השמים לנס מופלא כאמור בספר  הגואל מן השמיםאמר דרך כוכב שיזרח    ,אראנו ולא עתה
פירוש שיקום    ,אמר וקם שבט מישראל  , וכנגד גאולת בעתה שרמז במאמר אשורנו ולא קרוב  .הזוהר )ח"א קיט. וח"ג ריב ב(

( ושפל אנשים יקים עלה, שיבא עני ורוכב על  ד, ידשבט אחד מישראל כדרך הקמים בעולם דרך טבע, על דרך אומרו )דניאל  
 ...".  חמור ויקום וימלוך 

ועל כל  ובס' מאור החיים )דרשות האור החיים הק', שנרשם מפיו ע"י תלמידו ר' משה פראנקו( על הפסוק הנ"ל, )ע' פז( כתוב "
ירד מן השמים מלאך,  או    , הללו  םב' דרכיממ"מ יבא הגואל להם בא'    צונו לומרר  ,פנים דרך כוכב מיעקב וקם שבט מישראל

כעני רוכב על    ,או אם יהיה באופן אחר  ,כוכבב שירד מן השמים כמין  וכהו שאמר דרך כ ז  ,ויבא עם גילה ורננה  ,והוא המשיח
כי אם תהיה באמצעות  ". )וראה גם אור החיים על פ' משפטים כא, יא "ה לגאול את ישראל ממצרים " כמו שבא משה ע  , רחמו

עליו נאמר עני    ,. ואם לצד הקץ וישראל לא ראוים לומוצב ארצה וראשו בשמימהמלאך ה' בעמוד אש  יבא הגואל , הכנת ישראל
וראה גם בס' חזה ציון הנסמן לעיל, שמבואר בדבריו שאם יזכו יבוא משיח מן המשים, ואם לא יזכו יהי' עני    "(.ורוכב על חמור 
 ורוכב על חמור. 

הנה כל אחד ואחד מצפת לקראת ביאת המשיח ושיזכה  תר"כ(, שמביא מדברי הרמ"מ מרימנוב "   –וראה בס' דור דעה )ת"ק  
גובהו מארץ עד לשמים מלא שמות הקדושים וכל הרואה אותו יזדעזע כל כך עד    'והם לא ידעו כי משיח יהי  ,לראות פני משיח

   ".שלא יוכל למצוא מקום מפחד ובהלה 

ואמר אחד מאחיו יגאלנו והוא משיח בן דוד שהוא משבט יהודה מיוחד שבכל  בחיי על פ' בהר כה, מח " רבינו  וראה גם ב   135
השבטים, ועוד יכלול אחד מאחיו כלומר שיהיה הגואל בשר ודם כשאר האחים, נולד מאב ואם כדמיון משה שהיה הגואל הראשון  

)ע' נו,    על הזהר שם  (מהר"י צמחהאריז"ל )שנלקט ע"י  אור החמה על זח"ב ז, ב )ועד"ז בזהר הרקיע ל וראה גם    ."שבמצרים
המשיח יהי' ודאי אדם צדיק נולד מאיש  (, " דף ס"ח ע' ג' בדפוס קראקא תרמ"ו)  , ארבע מאות שקל כסףבדפוס סיגט(  ,דטור  

וברמב"ם הלכות מלכים פי"א ה"ד "יעמוד מלך מבית דוד, הודה  סי' תתרנו.   וראה גם ס' חסידים )נוסח כת"י פארמא( ואשה...".
   בתורה ועוסק במצוות כדוד אביו...", פשוט דסב"ל להלכה שמשיח יהי' בשר ודם מזרע דוד.

שא' הפירושים בזה  צח, ב. צט, א( סובר שאין משיח לישראל שכבר אכלוהו בימי חזקי',  לל )סנהדרין  ישר' ה   ע"פאש  ,עידו  גםו)
אלא    .אין להם משיח לישראלכמו שכתב רש"י )שם צט, א( " הוא שהקב"ה בעצמו יגאל את בני ישראל ולא משיח בשר ודם,  

ידושי ר' דוד בונפיל על סנהדרין צט, א. נצח  ח חידושי הר"ן לסנהדרין שם.  ב  " )ועד"ז כתבהקב"ה ימלוך בעצמו ויגאלם לבדו
ר'    כמועכשיו  ועד כדי כך שמי שסובר  ,  מרא שםגב   כמבוארשיטת ר' הילל לגמרי,  נדחה  מ"מ כבר  ו(,  ישראל להמהר"ל פרק מ

 חתם סופר יורה דעה סי' שנו.   נחשב ככופר, כמו שביאר בשו"ת הילל

ספר מסכת אמונות ודיעות, )לר' יהושע יצחק  :  , ראהולא הקב"ה בעצמו  דוקא בשר ודם   צריך להיות משיח  והביאור בזה, למה  
יאיר הורוויץ(, הגאולה העתידה אות ג. ס' שמוש לר"י עמדין, עמוד ע, ב. דברי ירמיהו על הרמב"ם הל' ברכות פ"ב ה"ד. וע"ע  

והטעם ע"פ סוד,    באופן אחר קצת בפי' יפה תואר הארוך על בראשית רבה צח, יד קטע ד"ה "אם כן למה מלך המשיח בא...".
 . (עא-ע' ע ס' דבר מלכות )על הלכות מלכים("צאן יוסף" על פרשיות וישב מקץ ויגש. תורה שבכתב, דרוש   מבואר בשל"ה



52 
 

זה מתאים  . ו136שמשיח יהי' בן אדם שנתהפך גופו כמו מלאך ולכאורה יש לבאר הכוונה בזה  
, שמשיח  (שיח נכנס חיים לגן עדןדרש שמבמ  מ"ש מיוסד על  )  137אר בכמה מקומותובמעם ה

כמו שקרה  )   , נכנס חיים לתוך גן עדן, ונתהפך גופו להיות כמו מלאך(נולד ביום החורבן ו)
 ויגאל את ישראל.  משם  , ולעת קץ יבוא ( לאליהו הנביא

גוף רוחני מלמעלהאמנם   לו  יותן  ויש שנראה    .138בכמה ספרים, משמע שהבינו שמשיח 
יבוא  באופן כזה שצדיק שנפטר, יותן לו גוף חדש ורוחני מלמעלה, וואולי  יתכן  מדבריהם, ש

 .139מן השמים כמשיח 

לא    )שמלכתחילה כזה  רוחני  בשיטה זו, האם אפשר לומר על גוף    יש לעיין  אלא שלכאורה  
הובא  וכמו ש)   כמונו, והאם הוא מחוייב במצוות ם" ד בגדר "בשר ושהוא  (  140נברא באופן גשמי 

   . 141נקרא מ"זרע דוד" וכו' האם הוא , ולעבור על איסור תחומין(לעיל שמשיח אינו יכול  

 

"מלך המשיח שיגלה במהרה בימינו  וז"ל  ) רב פנינים )להרב רפאל בירדוגו( ע' נה  זהו ג"כ הכוונה במה שמבואר בס'  ולכאו'    136
שנתקדש כמלאכים    דאי, כי אין במציאות אדם בשר ודם שיחיה כל כך שנים מגזרת אדם הראשון, ובו הוא רוחני כמלאך ה' צבאות

והוא רוחני ממש", שלכאורה הכוונה בזה הוא שלאחר חטא אדם הראשון א"א שיחי' אדם לעולם, וא"כ אי נימא שמשיח חי שנים  
וראה ג"כ בישמח משה  הכוונה במה שמבואר  ג"כ  צ"ל שזהו  עכולכאו'  מיום החורבן עד עכשיו, צ"ל שנתהפך גופו לרוחני(.  רבות

   , שגופו של משיח יהי' גבוה ממלאכי השרת, ע"ש.ל, לא )שמן משחת קדש וגו'(ל כי תשא ע

וכמו    ,וכן אליהו ז"ל ושאר צדיקים שנכנסו בחייהם בגן עדן ראה ס' עבודת הקודש )לר' מאיר אבן גבאי( ח"ב סוף פרק מב "  137
הצדיקים    אליהו ז"ל ומשיח ... תשעה נכנסו בחיים בגן עדן חנוך (דרך ארץ זוטא פרק ראשון  'מס  ' עי)= שאמרו באבות דרבי נתן  

ואם  באר מים חיים על בראשית ב, ז "השכינה בגוף ונפש".    נזדכך גופם ונתעלה אחר נפשם והם קיימים בהיותם נזונין מזיו
חי לג"ע המבואר במאמר חז"ל )באבות דר"נ( כמו אליהו  נהפך הכל לרוחנית אין רוחנית מת, וזה בחי' התשעה אנשים שעלו  

 (. 707מכון הכתב, ח"ב, סוף ע'  מהדורת  ע"ע בס' כלי יקר על מלכים א, )ו  ומשיח...".  וריב"ל וחנוך

ראה בס' דרך אמונה )להרב מנחם מענדל שטרן אב"ד סיגוט, שהי' תלמידו של החוות דעת ושימש כדיין תחתיו( ע' ע, טור    138
 "( זכו אחישנה  ג  ישראל לבחי'  יזכו  גוף רוחני    ...כאשר  נשמתו מלמעלה עם  יבוא  כי  ענני שמיא אתי...  ... עם  מלך משיחנו 

 "(.מלמעלה, כבר אינש ולא אינש. אבל כשיהי' בגדר עני רוכב על החמור אזי יהי' בחי' גוף מלמטה 

כמלאך מן השמים,  נני שמיא,  עעם  בס' יציב פתגם ימים נוראים )להאדמו"ר מקלויזנבורג( ע' נה, משמע שבאם זכו יבוא משיח  וכן  
   בגופו.  ,בא כעני ורוכב על החמורובלא זכו י

, אודות הרב שלמה  שער יששכר )להרב חיים אלעזר שפירא ממונקאטש, בעל השו"ת מנחת אלעזר ועוד( ח"ב ע' שעדבס'    139
לזה אומרין    ,: ואם שבעונותינו נאבד ונסתלק משיח אלקי יעקב שבדור הזה כי לקח אותו אלקים ואיננואליעזר אלפאנדרי זצ"ל
דאנו בוטחים בו יתברך דהוא    , היינו כמו שכתוב מלך ישראל וגואלו ה' צבאות אני ראשון ואני אחרון וכו' , הושענא למענך גואלנו

ואין אנו מבינים האם    ,ומי שיצוה לו לגאלינו יבא ויגאלינו  ,ובידו לגאול אותנו ולשלוח לנו גואל חזק  ,חי וקים לעד ונקרא חי גואלי
רק שיבא ב"ב ... ויהי' הכל בדרך נס הן בנין בית    ,כרצונו ית"שאו באופן אחר    ,צורה חדשהמשיח פושט צורה ולובש  יהי'  

עכ"ל. וכן כתב    כי ה' לבדו ידרוש את עמו ועיר קדשו ב"ב.  ,לטובה  המשיח שישלחהו משמים ויתגלהוהן ביאת    , המקווה ב"ב
: "...רוח אפנו משיח ה' נאסף בשחיתותנו, ואשר  בריש שו"ת מנחת אלעזר ח"ד על הסכמת הרש"א אלפאנדרי זצ"לבהערה  

, ומשיח צדקנו ב"ב בזכותו היתה תקותינו, ונהפך לאבל מחולנו,  עד שובו בחזרהאמרנו בצלו נחי' בגויים, ע"י עלותו בסערה,  
 , בשוב שכינתו ית"ש לציון וירושלים ב"ב". יתגלה מן השמים

בניגוד להדיעה האומר שמשיח יהי' אותו תינוק שנולד ביום החורבן, שהי' לו גוף גשמי, ואח"כ נכנס לג"ע ונתהפך גופו להיות    140
 כמו מלאך. 

 צדיקים שיש להם גוף רוחני לאחר פטירתם. )שנקרא "מלבוש" בענין הזה יש דיונים בספרים שונים, אודות חיוב מצוות של  141
רמב"ן )ובס' מאירת עינים לר' יצחק דמן עכו על פירוש הרמב"ן, ובס' "ביאור לפירוש הרמב"ן ז"ל"  :  או "חלוקא דרבנן"(. ראה

אור יקר להרמ"ק על פ'    ;פ' ויחי מט, לגעל    –רבינו בחיי )ובפי' תורת חיים על רבינו בחיי(, ציוני, רקאנטי    ,לר"מ אבוסאולה(
הקשורים ליעקב    ; שבט מוסר פרק לה  ; ס העיקרים מאמר ד פל"ד עבודת הקודש )לר' מאיר אבן גבאי( ח"ב פכ"ו  ;ויקהל ע' יב

שו"ת רב פעלים )להבן איש חי( ח"ב, סוד ישרים    ;שדי חמד, פאת השדה, כללים, מערכת הגימ"ל סימן יח  ;)לר' יעקב עמדין( ע' י
וע"ע בס'    ;ציון לנפש צבי ע' שס  ; שו"ת ציץ אליעזר חי"ז סי' ו אות ב  ;שו"ת תורה לשמה סי' שפ  ; סי' ב, קטע ד"ה ולך נא ראה

טז, ב  הריטב"א בראש השנה  מדברי  גם  יש להעיר  )ו   מתנת יד )להרב דניאל טירני, נמצא באתר היברובוקס( ע' כט, ב ואילך.

 



53 
 

לגוף  שהוא נחשב למלאך,  גוף רוחני שניתן מלמעלה,    יש הבדל בין  אמנם יש להבהיר ש]
אמר רב אי מן  " 142. וכמו שכתב האברבנאל, ונחשב כבשר ודם שקם בתחיית המתיםגשמי 

חיי כגון רבינו הקדוש. אי מן מיתי כגון דניאל איש חמודות... והלימוד השני הוא, שהי' דעת  
שאמר   המתים,  בתחית  הרמב"ם[  צ"ל  ]=לכאו'  הרמב"ן  לדעת  מסכים  האלה  השלמים 

. ולכן אמרו שאולי יהי'  143שאר החיים כשהקמים בתחי' ישתמשו בחושיהם ובעניני העולם  
מלך המשיח המולך על ישראל בזמן הגאולה אחד מן הקמים בתחי' שיהיו מזרע דוד, כאילו  

 ". תאמר שיהי' ממשפחתו

כי  בפשיטות שאפשר למשיח להיות מן המתים,  דהיינו שמסוגיין מוכח, שהחכמים סברו  
 ומזרע דוד. כמונו,  בשר ודם לנחשב כשיקום בתחי' יהי' 

אודות אהרן הכהן, שכשיקום בתחי' יהי' לו דין כהן ויתנו לו תרומות    144וכן מבואר גם בחז"ל 
 [. וכו' תרו"מ ויהי' מחוייב במצוות, ומשמע בפשטות שיאכל הומעשרות 

 

 

 

  , ע בגוף ובנפש" לפי שיש האבות והנביאים וגדולי חסידי ישראל שזכו קודם לכן לתחיית המתים בג בד"ה שנאמר ורבים, ")בסופו(  
ויש תחיית המתים אחרת בימות המשיח לצדיקי ישראל שמתו    ,ה" ים ולא יבאו לדין אלא הם שושבינים להקב ק ונעשו בני אל

ויש תחיית המתים של    , גופות רוחניים  ל", שמשמע מדבריו שיש סוג של תחיית המתים ש ז לגמרי " בגלות שיחיו ויהיו כבני עוה
 פות גשמיים כבני עולם הזה(. גו

וגם צ"ע מהו כוונת האדמו"ר ממונקאטש שמה שכתב    אותו הענין המדובר שם. אמנם צ"ע האם הגוף הזה שמדובר כאן הוא  
 ידיעה והבנה בזה והנסתרות לה' אלוקינו.   . ובכלל, משמע מדבריו שמלכתחילה אין לנו"פושט צורה ולובש צורה" 

)ולפום ריהטא,  מציאות של גוף רוחני,  שיששיטת הרמב"ם באגרת תחיית המתים )ודעימי'( שלא סובר שלפי , יש להעיר  ובכלל
(, הרי  ב"ח ה"הל' תשובה פ, וה"ה-הל' יסודי התורה פ"ב ה"גנראה שהרמב"ם סובר שגם המלאכים אין להם גוף רוחני, ראה  

"ואם יעמוד מלך מבית דוד הוגה בתורה ועוסק במצוות כדוד   ומפשטות דבריו בהל' מלכים פי"א ה"ד לכאורה כ"ז לא שייך כלל. 
ביא גדול הוא קרוב למשה  נ, ובהל' תשובה פ"ט ה"ב "שאותו המלך שיעמוד מזרע דוד, בעל חכמה יהי' יתר משלמה, ואביו..." 

מאמרי אדמו"ר  וע"ע מה שמבואר ב  ככל אדם אלא שיש לו מעלות נפלאים וכו'.משמע לכאורה שמשיח הוא בשר ודם    רבינו..."
 . האמצעי דרושי חתונה ח"א ע' קלא ואילך, וע' קלח

וכמו שהאריך בזה באגרת  יהיו גשמיים, ויאכלו וישתו ויולידו וכו',  שיקומו לתחי'    הגופים  , ולשיטת הרמב"ם, גם בתחיית המתים
חיות מזיו  הגופים יתהפכו ל  , בזמן של עולם הבא, ולא כשיטת הרמב"ן )בשער הגמול( שלאחר תחיית המתיםתחיית המתים,  

 . והדברים עתיקים. עוד השכינה, ולא יאכלו וישתו  

 . בספרו מעיני הישועה, המעיין החמישי תמר שני 142

והאריך שם לקיים שיטת הרמב"ם, )הסובר  ראה מה שהאריך בזה האברבנאל בספרו נחלת אבות על פרקי אבות סופ"ד,    143
שהמתים שיקומו לתחי' ישתמשו בגופיהם לאכול ולשתות(, וחולק באריכות על שיטת הרמב"ן שלעתיד הגופים יהנו מזיו השכינה  

שהרי זה  נמצא    , הגוף שהי' לו בחייו הקודמיםמשבאם נימא שהגוף שיקום לתחי' יה' לו תכונות אחרות  וכו'. וא' מטענותיו הוא  
וזהו כוונת דבריו במה שכתב כאן, שבאי נימא שמשיח יהי' מן הקמים לתחי', הרי  יצירה חדשה, ולא תחיית הגוף שמת. ע"ש.  

 . הכוונה בזה הוא שיהי' לו גוף גשמי ויאכל וישתה וכו'

וכו',  אמנם יש להעיר שמה שכתב האברבנאל ולא ישתו  יאכלו  הנה הרבה  , שלפי שיטת הרמב"ן הגופים שיעמדו לתחי' לא 
גת עולם הבא שאין בו אכילה ושתי'.  ני שלבים: בתחילה יאכלו וישתו, ואח"כ יתעלו למדרי שלפי הרמב"ן יש שסוברים  מפרשים  

בפי' חזון יואל    ; ה"ס' העיקרים מאמר רביעי פל  ;(591ץ )מהדורת מכון הכתב ע'  "בס' מגן אבות )אמונות ודעות( להרשבראה  
כעין הבנת האברבנאל בדעת  ו  .היתה הבריאה הזאת לזמן תחיית המתים לצורך השימושים הנזכרים" בסופו "כי  על שער הגמול  

שער ז ושער י, משמע שלומד  )להרב יהודה זברא(  א. ובס' מכתב התחי'  "א כלל ד פ"בס' אור ה' מאמר ג חהרמב"ן, מבואר  
ה יהי' בתחילת הזמן של תחיית המתים  "ן מיד בתחיית המתים כבר לא יהי' אכילה ושתי', ורק לדעת רבו הרא"שלשיטת הרמב

 ש."ז יתעלה הגוף ולא יאכל עוד. ע"ש ורק לאח"אכו

 מאמר תחית המתים אות יא. ואכמ"ל.  . וראה מגדים חדשים ברכות, בריש ספרו סנהדרין צ, ב 144



54 
 

ולפי שיש עוד אופן בזכות  במה שכתב " ,  בשיטת הגאון הנ"ללבאר  עפכ"ז נראה קצת  . ו גל
גדול, דעם ענני שמיא כבר אינש אתא וכמ"ש בסנהדרין צ"ח ע"א שם, לכן אמרו על אופן זה  

יעו"ש  ]צ"ח[ ע"ב אם מן מיתה הוא דניאל איש חמודות  הי'    ", שכוונתו בסנהדרין שם צ"ז 
דהיינו שיבא צדיק שמת  שבאם יהי' לבני ישראל זכות גדול, אז יבוא משיח "עם ענני שמיא",  

 , שאז כל עשיותיו יהיו בנס ופלא וכו'. מן השמים רוחני עם גוף  

ם זכו  אהגאון הנ"ל הוא רק לומר ש מה שהקשינו לעיל )אות כט(, שאם כוונת    ועפ"ז מתורץ 
למה צריך אז  אינו מובן  נס ופלא,  אז יהי' ביאת המשיח באופן של    זכות גדול   בני ישראל 

קום לתחי', ולמה לא נימא שהצדיק שעודנו  ופיע באופן נסי עי"ז שידוקא הנס שמשיח עצמו י
 ?יעשה נסים ונפלאות אחרים  ( הוא יהי' משיח והואהמשיח שבדור)חי 

הרי מובן שכוונתו לא הי' סתם לומר שבמצב של  אמנם באם נפרש כוונת הגאון ע"ד הנ"ל,  
בנ"י   זכו  אלא שבאם  ונפלאות,  נסים  יהי'  גדול  זכו  באופן  זכות  הופעת המשיח  עצם  יהי' 

שמיימי ונסי מתחילתו, דהיינו שיבוא מן השמים, ומובן בדרך ממילא שאז בוודאי יהי' כל  
יהי'   מבאם  לגמרי  אחר  באופן  המשיח  נסים  פעולות  שעושה  בגופו  חי  שעודנו  צדיק 

 .145ונפלאות 

 

באם  יהי' דניאל משיח ויבוא משמים, ולא כתב שיזכו בני ישראל  למה כתב הגאון ר' ארי' לייב ליפקין שבאם    אמנם לכאו' צ"ע  145
)והוא הי' הצדיק שבדור הראוי להיות משיח לפני ימי רבינו הקדוש,  שנולד ביום החורבן  חזקי'    ןמנחם ביזכו בני ישראל, אז  

מנחם בן  של  העובדא  שכותב אודות שם  . וראה  לגאול את ישראל  מגן עדן יבוא  נלקח לג"ע  ל(, ודברי הגאון הנ"המשך כמבואר ב
"שמה שמוזכר בעובדא הנ"ל שרוח נשאו להילד, פשוט מאד לענ"ד שפי' שנשאו למקום א' בעוה"ז אצל חכם בתורה...  חזקי'  

והנה מה שציין למס' דרך ארץ זוטא, הוא למבואר    ובאחרית ימיו כשלא זכו הדור נסתלק מן העולם )יעוי' מס' ד"א זוטא פ"א(".
בספרו דברי ידי'    ואכן) )באם זכו בנ"י( יצא משיח מג"ע.  שלעתיד    פירששם שמשיח נכנס חי בג"ע, וא"כ לכאורה צ"ע למה לא  

מכללות דבריו, שלפי  לכאו'  ומשמע    (.לעתיד יצא מגן עדן לגאול את ישראלכתב שמשיח נמצא בג"ע, וז, ו,  על שיר השירים  
מצד    זכה ליכנס חי לג"ע  נסתלק מן העולם )באחרית ימיו(רק המשיח שבדור, וכשתפקידו להיות  , מנחם בן חזקי' הי'  והבנה ז
 אבל לא נגנז שם בשביל לגאול את ישראל. ועצ"ע. , צדקותו

. וראה לקמן  צדיק אחר מזרע דוד שמתדוקא דניאל ולא  אמנם הגאון לא ביאר למה אמר רב שבאם משיח יהי' מן המתים יהי' זה  
 דניאל. רב דוקא תפס  שזהו א' מהטעמים למה   מה שנתבאר השייכות המיוחדת בין דניאל איש חמודות להגאולה, 

  ולפי שיטת רש"י כאן, מובן בפשיטות למה רב סבר שאם משיח יהי' מן המתים יהי' זה דניאל ולא מנחם בן חזקי', כי רש"י מפרש 
רב הסתכל בהתכונות של דניאל ורבינו הקדוש ומפני זה אמר עליהם שהם ראויים להיות משיח, אמנם מנחם בן חזקי' הלא  ש

אלא שהי' קבלה בידי כמה מחכמי ישראל שאותו התינוק יהי'  תכונותיו כלל, שהרי נלקח מבני אדם כשהי' תינוק.  לנו  לא נודע  
   . קבלה זו)או לא סבר מ(הי' לו לא  שרב מוכח מדברי  משיח, ו

 



55 
 

 דור ומשיח מן המתיםשבמשיח  שני האופנים של סימן י. 

הוא שאין כוונת דברי רב באמרו "אי מן  לד. והנה יסוד גדול המבואר בדברי הגאון הנ"ל,  
האם    משיח יכול להיות מן החיים או שיש פלוגתא וספק האם  לומר  חייא ... אי מן מתיא",  

זה תלוי בזכויות בני  , ומשיח יכול להיות מן המתים, אלא שמלכתחילה יש שתי אפשרויות 
 , שבאם לא זכו יהי' משיח מן החיים, ובאם זכו יהי' משיח מן המתים. ישראל 

תחילה קבע הקב"ה אפשרויות שונות לביאת  וזה מתאים עם המבואר בכמה מקומות, שמלכ
)ולפעמים  שונים  תיאורים    כמהל  במדרשים ובדברי חז"  . וזהו א' מהטעמים שמצינוהמשיח

ביאת המשיחסותרים(   מלכתחילה  אודות  כי  בני  ,  בזכויות  שונות התלויות  אפשרויות  יש 
 ישראל. 

שדברים    ,כל אלו הדברים וכיוצא בהן לא ידע אדם איך יהיו עד שיהיוו"  146ובלשון הרמב"ם 
הנביאים  147סתומין  אצל  הכרע    ,הן  לפי  אלא  אלו  בדברים  קבלה  להם  אין  החכמים  גם 

 ". ולפיכך יש להם מחלוקת בדברים אלו , הפסוקים

והנה בפשטות, הטעם למה אין לנו ידיעה ברורה באופן ביאת המשיח, הוא מפני שהקב"ה  
וחתום  "סתום  באופן  יישאר  הגאולה  שתהליך  מלכתחילה  שרצה  148רצה  שמצינו  וכמו   ,"

"סתום הדברים וחתום הספר עד עת  הקב"ה שזמן הקץ יישאר סתום ונעלם, וכלשון הפסוק  
"לבא לפומא לא    151, וכמאמר חז"ל "150", "כי סתומים וחתומים הדברים עד עת קץ149קץ

 החכמים השונים הי' להם הבנות שונות באופני ביאת המשיח והמאורעות שיקרו אז. ו  גלי".

ב   מג,  דעירובין  אופנים  ומפרשיו  ]וכמו שיראה המעיין בהסוגיא  ריבוי  לעיל, שיש  שהובא 
מצינו שהיו    לפעמים, וופרטיו   מדרשים וגדולי הדורות אודות ביאת המשיחשונים בדברי ה

 [. 152ביאת המשיח על גדולי ישראל שהם בעצמם כתבו בספריהם תיאורים שונים ומנוגדים  

שיכולים לקרות באופנים  לכתחילה נקבע ע"י הקב"ה יש כמה דברים שמ , בנוסף לזהאמנם 
וכמו ענין הקיצים, שמלכתחילה קבע הקב"ה  ]  .153שונים, וענין זה תלוי בזכויות בני ישראל 

 

 הלכות מלכים פי"ב ה"ב.  146

 בכמה כת"י )וכ"ה פי' יפה תואר הארוך על מדרש רבה בראשית פרשה כו סימן ג'( הלשון הוא "סתורים".  147

 ועד"ז מצינו שגם נבואת יחזקאל אודות בית המקדש השלישי "אינו מפורש ומבואר" )רמב"ם הלכות הבחירה פ"א ה"ד(.   148

 דניאל יב, ד.   149

 דניאל יב, ט.  150

 קהלת רבה יב, י. זהר חדש, בראשית, ח, א )מדרש הנעלם(. וראה גם סנהדרין צט, א. תיקוני זוהר, תיקון כא, )נ, ב(.  151

בהלכות  תיאור הרמב"ם אודות ביאת המשיח באגרת תימן, שונה בתכלית )ובכמה פרטים: מנוגד בתכלית( מתיאורו   ולדוגמא:  152
 מלכים פרק יא. 

פלח הרמון )להרמ"ע מפאנו( שער ט  )וראה גם בסעיף י.    סי' פא "התקוה למשיח"כרך ח,  ראה גם בערוך השולחן העתיד,    153
כי לפי ההתעוררות המעשי שיעשה המלך משיחנו ככה  פ"ב, שכתב לפי תורת הסוד "ומטעם זה הלכתא למשיחא לא אמרינן,  

ענין משיח בן יוסף  ונראה דודאי לא דמי  על עירובין מג, ב " וראה ג"כ מרומי שדה )להנצי"ב(  יבחן משפט ההכרעה לכל דבר"(.
, ]=דהיינו שרש"י פי'  ומשם הכי לפירש"י דחוששין שמא באמת באשאינו אלא קבלת חז"ל, לביאת אליהו שהנביא אמר בפירוש.  

ראוי לבן דוד לבא  בו  היום ששהוא     שם ש"יום שבן דוד בר" הוא היום שבו יבא משיח בפועל, ולא כפי' ר"ת )תוד"ה ואסור שם(
אצלנו. כמו שכתב  שפיר מקשה הש"ס דמהיכי תיתי נחוש שלא כקבלת חז"ל, דנהי דאפשר שיהי' באופן אחר מהמקובל  [,  בו

 



56 
 

לביאת המשיחכמה   קץ154קיצים  יש  דור  שבכל  ועד  בני  וכו'  155,  בזכויות  תלוי  זה  שכל   .
 ישראל. ועד"ז הוא לגבי כמה וכמה ענינים בהגאולה העתידה[. 

 158בעתה וכתיב  157"אמר רבי אלכסנדרי, רבי יהושע בן לוי רמי, כתיב   156כדאיתא בגמרא ו
  159אחישנה ,זכו אחישנה, לא זכו בעתה. אמר רבי אלכסנדרי רבי יהושע בן לוי רמי, כתיב 

עני ורוכב על חמור, זכו עם ענני שמיא, לא    160וארו עם ענני שמיא כבר אינש אתה, וכתיב
 זכו עני רוכב על חמור". 

כמה אופנים  במשך הדורות הזכירו  לה. וכשנסתכל בדברי רבותינו מאורי הדורות, נראה ש
יש  . ב( ש, )כמו שהוזכר לעיל( ( שנולד בעת החורבן והוא חי מאז בג"ע א  : בביאת המשיח

. ג(  (161בהרבה מקומות גאון ר' ארי' לייב ליפקין וכן מוזכר  )כנ"ל בדברי ה  בכל דור משיח  

 

. מכל מקום אין לנו לחוש לזה.  הרמב"ם בסוף הל' מלכים, שאין מוכרח להיות באיזה אופן שתהי' ביאת המשיח ע"פ מאמרי חז"ל 
מיקרי.   ודאי  גורם להיות באופן אחר מהמקובל   דיוכלאבל ראוי  גם בקונטרס הסמיכה שבסוף שו"ת    ".היות שהדור  וראה 

)במהדורה החדשה   " מהרלב"ח  נב(    םהג  ,או שאומר שהטעם שחזר הרב בזקנותו ממה שכתב בילדותו בפירוש המשנהע' 
לפי שלדעתו ז"ל סדר רוב אותם הדברים העתידים נעלם מן הכל ואפילו    ,שנודה שנראה כן מדברי חכמינו ז"ל ומפשטי הפסוקים

ומי שיראה כל דברי הרב שם בפרק י"א מאותם    .ולכן כתב שהדבר צריך הכרע  ,וכמו שכתב בפרק י"ב מהלכות מלכים  ,מהם ז"ל
  ,יראה בפירוש שאין דעתו בסדור אלו הדברים כפי הנראה מדברי רבותינו ז"ל באותם המקומות שכתבתי למעלה  ,ההלכות 

כוזיבא שחשב עליו ר"ע שהיה    בןובפרט מכח ההוא עובדא ד  , אלא סדור אחר שנראה בעיני חכמתו שהיה יותר קרוב לשכל
לדעתו    םוא  , שהרי כתב בבירור כמה פעמים שמלך המשיח יבנה בית המקדש ויקבץ נדחי ישראל  ,משיח כמבואר בדבריו שם

והרי שחזר בו    , כיון שאין שופטים בלא מקדש  , ז"ל ביאת המשיח תקדם לבנין בית המקדש כל שכן שתקדם להשבת השופטים
 ". הרב בכאן בבירור מכל מה שכתב בפירוש המשנה 

וגם בהזמן דבעתה גופא יש כמה  ) ראה ס' הגאולה להרמב"ן שער ד' "שהרבה קצים נגזרו מתחלה לגאולתינו העתידה",   154
ועוד יב, מ.  פ' בא  ואילך. רבינו בחיי על  ג  ודיעות לרס"ג מאמר השמיני פרק  וכמבואר    .(זמנים, כמבואר שם. וראה אמונות 

בארוכה בהספרים המבארים הקיצים השונים שנאמרו ע"י גדולי ישראל במשך הדורות, שבאם זכו בני ישראל הי' משיח מגיע  
 אז.

ראה תיקוני זוהר חדש צה, ב "]קץ[ אית בכל דרא ודרא כפום זכוון דילהון", וראה ס' אור יקר להרמ"ק על התיקונים ח"א ע'   155
 .ס ואילך בביאור דברי הזהר שם

 סנהדרין צח, א. ועד"ז בזח"א קיז ,ב.   156

 . ס, כב 'ישעי 157

 שם. 158

 . דניאל ז, יג 159

 . ט, ט  'זכרי 160

  ו ש ן למיתי בהני דרי" )ובכ"מ פירדעתידי תרין משיחין  קכא, ג( "משלחי רגל השור והחמור, אלין  ראה זהר חדש תיקונים )  161
ובניצוצי    ;(()ח"ד ע' תרס"ז  בפירוש מתוק מדבש שם. ראה  ףדוד ומשיח בן יוס  בן, משיח  ן כל דור יש התרין משיחיהזהר, שב כוונת  
  אמנםשבדור,  שקאי על המשיח  ,  ן עלמא" רוחא דמשיח  .. דגרמין דיזיל לי' מ תיקון ל " זהר  תקוני  בזה דברי הפירש  ע' רנז  ץ  יעב"

משם הובא ענין זה בפי' יפה  ו   )ושם הובא זה בשם הרמב"ם, וצ"ע מקורו(.  שבט יהודה סי' מ  פן אחר;שאר מפרשים פירשו באו 
פ"ב ה"ד ברכות  ירושלמי  על  יפה מראה  ובספרו  וגו'(,  מנחם  ממני  רחק  כי  )עה"פ  נא,  א,  רבה  איכה  על  )הארוך(  פי'  ענף   ;

הכוונה הוא להרב עובדי' המון מברטנורה, אחיינו של הרב עובדי' מברטנורא מפרש המשנה. )ראה  ].  , וטנורא על רות ד רהב
בהקדמה הנדפס לפירוש זה, בדפוס ויניציאה שנת שמ"ה, ושם נקרא ספר זה בשם "מקרא קדש"(. אמנם בקובץ "אסופות" כרך  

ס' הליקוטים להאריז"ל פ' וישב עה"פ    ;[זה על רותהט )תשנ"ה( נדפס מאמר הגאולה לר' שלמה מולכו, ושם נמצא כל הפירוש  
. ומשם הועתק בשאר  )לח, יא( ויאמר יהודה לתמר כלתו וגו'. ועד"ז בס' הליקוטים שם ישעי' סי' ל"ח עה"פ מכתב לחזקיהו וגו'

עמק המלך שער עולם התהו פנ"ה  ף(;  )אודות משיח בן יוס  הגהת מהרנ"ש בפע"ח שער העמידה פי"ט  ;אר"יתלמידי ה  ספרי 
ס' חזה ציון )לר' עמנואל חי ריקי, מחבר ספר משנת חסידים ועוד( על תהלים  ;  )ושם, שענין זה התחיל משנת ה'של"ה, ע"ש(

היכל הברכה )להרה"צ מקאמארנא( על דברים דף לו, ב. )ובספרי בנו, בפי' דמשק אליעזר    ;מב, ג. וראה שם על תהלים לט, ח
בדברי החת"ס שהובא לעיל סי'  וכן הוא  ;  על הקדמת הזהר ד, ב, דהא מלכא משיחא אתי כו'. ובס' בן ביתי על תהלים קיט, כג(

 ריבוי ספרים. ד  עווכן הובא ב ו. נסמן לקמן אות קה וראה גם  ;ט



57 
 

, וכמו שהובא בפרק  מדברי רב בסוגיין, )כנ"ל  שיבוא מן המתים . ד(  162שיוולד רק בשעת הקץ
  במשך הדורות אשר גדולי ומאורי ישראל  חז"ל ומדברי    אפשרות זההרבה מקורות ל   163נפרד 

ר'  של"ה הק',  אברבנאל,  לפים ורבבות מבני ישראל הולכים לאורם עד עצם היום, כמו ה א
 המלבי"ם, המהרש"ם וכו'(. חיים פאלאגי, הדגל מחנה אפרים, 

כרעה ברורה באיזה אופן יבוא משיח, ולא מצינו שהוקבע המסורה  מעולם לא הי' בזה הו
להאמין דוקא בביאת המשיח באופן מסויים. וזה מוכח לא רק מזה שמצינו שינויים בין גדולי  

אלא גם  כמה מגדולי ישראל סברו כאופן זה, וכמה סברו כאופן אחר.  ש  בענין זה,  הדורות
לפעמים הזכירו ביאת המשיח באופן  הם בעצמם  שאצל כמה מגדולי ישראל,  מזה שמצינו  

 .  פן שני א', ובמקומות אחרים הזכירו או

א'  כותב  שהאברבנאל  וכמו   יוולד במקום  בספר  שמשיח  מביא  זה  עם  וביחד  קץ,  ו  ילעת 
)וכן משמע    164הר"י צמח כן מצינו בתלמידי האריז"ל,  . והאפשרות שמשיח יבוא מן המתים 

ועוד זאת שהרח"ו הזכיר מיהו    - (, שהזכירו המושג של משיח בכל דור,  165גם בדברי הרח"ו 
כתבו שמדברי הזהר נראה שמשיח הוא    167, ובמקום אחר -  166הראוי להיות משיח בדורו 

 מנחם בן חזקי' שחי מאז בג"ע.  

 

דעת בעלי  ", "שהמשיח לא יולד עד קרוב לזמן הקץ שיבוא להוציאנו מן הגלות הרמב"ן בוויכוחו כתב, "ויש לנו חכמים שכתבו   162
יז. מעיני ישועה להאברבנאל, מעין יב, תמר ז בסופו  -", )וראה ג"כ אברבנאל על הושע ב, טזהפשט שיולד קרוב לקץ הגאולה 

)"ואמנם לידת משיח צדקינו.."(, שמשמע מדבריו ג"כ כעין סברא הזאת(. וידוע השקו"ט האם הרמב"ן התכוון רק לדחותם בקש,  
 . (ואכ"מ"ן שער הרביעי "עד הולד המשיח השני והוא עת הגלותו לעדתנו".  )וראה בס' הגאולה להרמב  או שכן הוא שיטתו באמת. 

ואם אינם    ,בידו אוצר כל הנשמות ובשעה שישראל טובים הנשמות זוכות לצאת ולבוא לעוה"ז" קפד \סימן נזוראה בספר הבהיר  
ומאי כל הנשמות שבגוף הוי אומר כל הנשמות    ,והיינו דאמרינן אין בן דוד בא עד שיכלו כל הנשמות שבגוף   , טובים לא יצאו
". )וראה בישועות משיחו  ויזכו החדשות לצאת ואז בן דוד בא זוכה להולד כי נשמתו תצא חדשה בכלל האחרים  ,שבגוף האדם

העיון הראשון סוף פ"ה מש"כ בזה(. ומזה שכתב שנשמת משיח היא חדשה ובאה לעולם רק לאחרי כל הנשמות, משמע שמשיח  
שיתכן שהפי' בדברי ספר הבהיר הוא שאותו  , משמע שסובר  ח ואילך על הזהר פ' לך ע' קליוולד רק לזמן קץ. אמנם באור יקר  

 החורבן הי' נשמה חדשה. ע"ש. תינוק שנולד ביום 

ולגוף דברי ס' הבהיר, יש להעיר שמש"כ שנשמת משיח תהי' חדשה, שנוי במחלוקת בין המקובלים, וגם יש מחלוקת לגבי עצם  
הענין שמשמע מדבריו אשר רק לעתיד יוולדו נשמות חדשות, כמבואר ברקאנטי על בראשית לח, ח. כבוד חכמים )לר' שמעון  

 יעקב מפינטשוב( על ירושלמי ברכות פ"ב ה"ד.   

 https://shmoishelmoshiach.com/downloadניתן להשיגו באתר  163

 בספרו משיבת נפש, שמביא הן הענין של משיח בכל דור, והן דברי הרח"ו שבזהר הרקיע דלהלן.   164

אף שס' הליקוטים להאריז"ל שבו מבואר הענין משיח בכל דור לא נכתב ע"י הרח"ו, אמנם בכ"מ משמע שסובר כן, ראה   165
 בפע"ח שער העמידה פי"ט ד"ה תשכון. שער הגלגולים הקדמה לו הגהה ב. שבחי הרח"ו בתחילתו )ובס' החזיונות שלו(. 

  , שכותב שהוגד לו מי הראוי להיות משיח בן יוסף ומי הראוי להיות משיח בן דוד בדורו. ראה שבחי הרח"ו שם שנת השל"ד 166
 וראה בשער הגלגולים הקדמה ל"ו, שהרח"ו הי' יודע שהוא ראוי להיות משיח בן יוסף בדורו. 

בזהר הרקיע )שנלקט ע"י מהר"י צמח( על זח"ב ז, ב )ע' נו, טור ד ואילך, בדפוס סיגט(; בס' משיבת נפש למהר"י צמח;    ראה 167
(; ספר הגלגולים )כפי שנדפס עם הוספות בדפוס פרעמישלא,  בדפוס קראקא תרמ"וואילך  ג    טור  ,סח  ארבע מאות שקל כסף )ע'

 תרל"ה( ע' צו, טור ג ואילך; שער הגלגולים )כפי שנדפס עם הוספות בדפוס פרעמישלא, תרל"ה(, ע' לא, ב ואילך. 

, ואז יותן לו נשמתו  שיגדל בצדקתו עד עת קץ הימיןאשה  ובמקומות הנ"ל מביא ב' ביאורים: שמשיח יהי' צדיק שיוולד מאיש  ו
ואפשר כי כמו שיש  רץ.  ג"ע האד ז'במעשה דריב"ל דמשיח שוכן בהיכל "...וכמ"ש רז"ל   של משיח הנתונה בג"ע. ולאמ"כ מוסיף

לג"ע כמו שאירע לאליהו    המשיח נולד בט' באב כנזכר במדרש איכה ונוטלתו רוח סערה והוליכו כן    , בג"ע  ם ככסו בחייהנ שעה שת

 



58 
 

לעיל,    :ועיקרועוד   שנתבאר  ישראל הרי  כפי  גדולי  בהדיא  168כמה  אין  שמלכ  כתבו  חילה 
קבע   מלכתחילה  כי  המשיח,  ביאת  אודות  בחז"ל  שהוזכרו  השונים  האופנים  בין  סתירה 

 בני ישראל )אם "זכו" או לא(.  תלויים במצב שלה , בביאת המשיח הקב"ה אופנים שונים 

 

, ]כ"ה הגירסא בס' זהר הרקיע ומשיבת נפש. ובשאר ספרים הנ"ל הגירסא הוא "וזה  ראה אמתנ יד לבא וזה  תומשם יצא לע ז"ל, 
 נראה האמת"[". 

משמע שלומד שהעיקר הוא שמשיח נכנס בגופו בג"ע. אמנם לכאו' יסתור זה לשאר    מהלשון "וזה נראה האמת"והנה לכאורה  
שמע שיש משיח בכל דור. ולכאורה נראה לומר בפשטות שהלשון "ןזה נראה האמת" כוונתו הוא רק לומר  המקומות שמביא שמ

לכאו' נראה עוד יותר, והוא, כי  אמנם    ., אבל לא שזהו האופן האמיתי של ביאת המשיחזהו הפשט האמיתי בדברי הזהר האלו ש
המשיח נולד בט' באב כנזכר במדרש איכה ונוטלתו רוח סערה    ...   ואפשר מתחיל הביאור השני " כשנעיין בדבריו נראה שהוא  

, הוא מסיים  ", וקשה לומר שעל אפשרות שמביא בשם "אפשר" יד לבאתומשם יצא לע ז"ל,  לג"ע כמו שאירע לאליהו    והוליכו 
"ואפשר", אם מפורש במדרש  שזהו האמת.   ע"ז  כותב  צ"ע למה  סופ"א(  )ובכלל  זוטא  א' מהתשעה  )דרך ארץ  שמשיח הוא 

  ענין" פירושו הוא שהראה אמתנ וזה  ועפ"ז משמע קצת שהמילים "שנכנסו בחייהם בג"ע. ואולי הי' לו גירסא אחרת במדרש(.  
"אפשר"  ויומתק לפי    .בלבד  הזה נראה אמיתי, ולא רק  אבל לא בא להחליט ולומר שזהו האופן האמיתי של ביאת המשיח. 

בראשית,   אמרי יוסף )ספינקא(וראה גם בס'    הגירסא שהובא לעיל ששם כתוב "וזה נראה אמת", ולא" וזה נראה האמת". ודו"ק.
 , טור ד. בע' ר

החיים הקדוש והחזה ציון שבאם זכו יבוא משיח מן השמים  כמובן מדברי הגאון ר' ארי' לייב ליפקין הנ"ל. וכעין זה כתבו האור    168
 ובאם לא זכו יבוא משיח כעני ורוכב על חמור. ועוד. 



59 
 

 גדולי ישראל האם משיח יבוא מן החיים או מן המתיםמעולם לא הכריעו 

ביאת המשיח דוקא באופן    רו אופן לו. ואפילו אם מצאנו אצל גדולי ישראל מסויימים שהם ביא
היחיד שבו    מסויים, הרי מובן שאין בזה הכרעה שכן הוא המסורה המקובלת, ושזהו האופן

 ישראל אחרים הזכירו אופנים אחרים. ופשוט. רשאים להאמין, שהרי גדולי 

שכתב שבכל דור נולד א' הראוי    המהרש"ם על החתם סופר  קושייתהם  וכדברים האלה  
  דודאי "ועי' חתם סופר ח"ו סי' צח שהאריך בזה    169, וז"ל להיות משיח, והוא נמצא למטה

גואל האחרון יהי' א' מצדיקי הדור כמו שהי' ביציאת מצרים, והשקלא וטריא קאי הכא לענין  
יין שם היטב בכל  קיבוץ זקני ישראל ברגע א' למקום א' ועי"ז יתפרסם ביאתו בכל העולם יעו 

  דמסופק ש"ס דסנהדרין )צח:( אי מן חייא כו' אי מן מתייא כו' הרי    ברי . וצ"ע שלא הביא ד זה
 בזה וע"ש ברש"י ב' לשונות". 

של ביאת   היחידדכוונת דבריו הם, שהוא מקשה על זה שהחת"ס כותב בפשיטות שהאופן 
)"ב פירש החת"ס  ש( הוא  " וודאיהמשיח  )שזהו הטעם למה  א' מצדיקי הדור,  יהי'  משיח 

הגמרא בעירובין אודות תחומין, שלא כפשטות דברי הגמרא שם שמשיח עצמו יבוא ע"י  
בשעה שמדברי הגמרא    - תחומין, אלא שהתחומין קאי לענין קיבוץ )זקני( ישראל, כנ"ל(,  

 איזה אפשרות יתקיים לפועל.   מסופקבסנהדרין מבואר שיש ב' אפשרויות, והגמרא  

ועל המושג  ם,  חיידהיינו שאין המהרש"ם חולק על עצם האפשרות של ביאת המשיח מן ה
 . 170פי הבנה זו אלא ע"ז שהחת"ס נראה כמחליט דוקא כשל משיח בכל דור, 

עיין שם עוד בגמרא בסוגיא הנ"ל )צ"ח  על החת"ס, וז"ל "  171בס' דברי חיים וכן הקשה  לז.  
וכו'. אמר רב אי מן חייא הוא כגון רבנו הקדוש,    ע"ב( אמר רב נחמן אי מן חייא הוא כגון אנא

אי מן מתיא הוא כדון דניאל איש חמודות יעו"ש. ולכאורה מדקאמר אי מן חייא משמע קצת  
אי מן מתיא לא משמע כן. ומשמע דחז"ל בעצמם    כהחתם סופר הנ"ל, אלא דהא דקאמר

   נסתפקו בדבר זה וצ"ע". 

" בש"ס, נראה  משיח בכל דור"נחפש איפה מרומז המושג של  דהיינו שכוונתו הוא, שבאם  
שזהו בסוגייתינו, והלא ביחד עם האפשרות של המשיח שבדור, מביא הגמ' גם האפשרות  

 של משיח מן המתים, וא"כ נמצא שהגמ' לא החליט שמשיח צ"ל דוקא המשיח שבדור. 

ובמדה מסויימת, זה דומה מאוד להשיטות השונות האם בית המקדש יבוא מן השמים  לח.  
או שיבנה ע"י משיח, שמצינו בזה דיעות שונות בחז"ל ובדברי גדולי הדורות, ומעולם לא  

 

 .עירובין מהדורת וגשל(מס' הגהות מהרש"ם על עירובין מג, א, ד"ה מותר לשתות )נדפס ב 169

חתם סופר מועד ח"ב ע' צח(, ובאמת, דברי המהרש"ם הם על דברי החת"ס בשו"ת שלו ח"ו סי' צ"ח. אמנם בחידושין, )  170
משמע שגם החת"ס סובר שרש"י הבין שדברי הגמרא מיוסדים על האופן שמשיח יבוא מגן עדן, אלא שהוא מקשה שלכאורה  

(, הרי  מלכיםהאחר שהוזכרו בגמרא שמשיח יהי' א' מצדיקי הדור )כמו שמצינו אצל חזקי', וכן סובר הרמב"ם בהל'    ןלפי האופ 
לומר שזהו האופן היחיד בהבנת דברי הגמ', אלא    חת"ס באופן אחר. דהיינו שאין כוונת ה על כרחך שצריך להבין דברי הגמ'

 הוא מביא הביאור לפי שיטת הרמב"ם וכו' בביאת המשיח. ודו"ק.ש

או"ח סי' נ"ג שמשיח יבוא "מלמעלה" )דהיינו מן  בשו"ת כתב סופר    רתב,  בנו של החתם סופרהכתב סופר,  ולהעיר גם מזה ש
    השמים(, דלא כשיטת אביו.

 להרב חיים זלמן צבי שרל, ע' כו. 171



60 
 

מצאנו שיהי' הכרעה שצריכים להאמין דוקא באופן זה ולא באופן זה. ומדברי כמה גדולי  
וכיוצא   ותלוי בזכויות בני ישראל  הדורות ברור שהם הבינו שב' האופנים אפשריים הנה, 

   .172בזה

ומה שכן ניתן לומר, הוא אשר תמיד צריך להיות האפשרות של ביאת המשיח )ועד"ז בנין  
והתורה לא תסמוך אזהרותי' על  באופן טבעי. כי מכיון שאין סומכין על הנס,  גם   ביהמ"ק(
לקיים בעולם הטבעי, הרי מובן שצריך להיות אפשריות של  התורה והמצוות ניתנו  הנס, כי  

שיהי'  שלכן צריך לומר  באופן טבעי.  , והעמדת מלך מבית דוד,  בנין בית המקדש השלישי
 תמיד זרע דוד הקיים באופן טבעי שממנו יכול להיוולד המשיח. 

רק שתמיד צ"ל מוכן האפשריות של ביאת המשיח באופן טבעי. אבל  הוא   הכוונה בזה אבל  
ב'  מלכתחילה  גילו לנו חז"ל שיש  בא משיח באופן טבעי או נסי, הנה בזה  י  בפועלהאם  

יש ב' דיעות ואופנים באם יבוא מן השמים    ,ועד"ז לגבי בנין ביהמ"ק   אפשרויות בזה וכנ"ל.
 או יבנה בידי משיח. 

לעיל אשר המושג של משיח בכל דור הוא ענין אחר  ועוד יש להוסיף, שמה שנתבאר  לח.  
  מהמושג של משיח מן המתים, גם בזה לא מצינו הבנה אחידה, שהרי האדמו"ר ממונקאטש 

,  173סבר שגם אם המשיח שבדור נסתלק, עדיין שייך לומר שיבא אז מן השמים )מן המתים( 
 .  סברא שגם המשיח שבדור יבא מן המתיםונמצא שיש 

כתבו שיש "ספק" האם משיח  שדולי הדורות, מצינו  להדגיש, שבדברי גו  להוסיףלט. ויש  
או מן המתים: ראה ב יעלה    174ערוגת הבשםיבוא מן החיים  ]=רב האי[ אז  "ומה שאמר 

יוסף עם האנשים המתלקטים עמו, לא שנולד באותו הדור אלא עמהם יתחבר   משיח בן 
היו   רבותינו  מיהו  בא,  מזה  אי  ידעו  לא  והם  אותו,  שימליכו  עד  מצליח  מסתפקים  ויהיה 

   במשיח, ואמרו בפ' חלק, אי מן חייא הוא אי מן מתיא". 

  נסתפקו ואל יקשה עליך שיהי' מלך המשיח מן הקמים בתחי', כי כבר  כותב "  175והאברבנאל 
על זה בפרק חלק ואמר רב אסי אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש, ואי מן מתיא הוא כגון  

 .  "דניאל איש חמודות 

 

תפארת    ;תשועת עולמים פרק יאע' יח ואילך;   דבר מלכות )על הלכות מלכים(ראה המקורות וכו' שהובאו בענין זה בספרים:    172
  ; קונטרס תכנית הבית בתחילתו  ;ואילך שערי נחמה )טשזנר( ע' תכט  ;פרדס יוסף וישלח לג, ב  ;צבי )שפילמן( ח"א ע' רסו ואילך

 יחי יוסף )סופר( ע' קעט ואילך.   ;קרית חנה דוד )סקלי( ח"ב ע' קלד ואילך ;ואילך  23מעלין בקודש חוברת יז ע'  

, אודות הרב שלמה  שער יששכר )להרב חיים אלעזר שפירא ממונקאטש, בעל השו"ת מנחת אלעזר ועוד( ח"ב ע' שעדבס'    173
לזה אומרין   ,כי לקח אותו אלקים ואיננו ונסתלק משיח אלקי יעקב שבדור הזה: ואם שבעונותינו נאבד אליעזר אלפאנדרי זצ"ל
דאנו בוטחים בו יתברך דהוא    , היינו כמו שכתוב מלך ישראל וגואלו ה' צבאות אני ראשון ואני אחרון וכו' , הושענא למענך גואלנו

ואין אנו מבינים האם    ,ומי שיצוה לו לגאלינו יבא ויגאלינו  ,ובידו לגאול אותנו ולשלוח לנו גואל חזק  ,חי וקים לעד ונקרא חי גואלי
בדרך נס הן בנין בית    רק שיבא ב"ב ... ויהי' הכל  ,כרצונו ית"שאו באופן אחר    ,משיח פושט צורה ולובש צורה חדשהיהי'  

עכ"ל. וכן כתב    כי ה' לבדו ידרוש את עמו ועיר קדשו ב"ב.  ,לטובה  המשיח שישלחהו משמים ויתגלהוהן ביאת    , המקווה ב"ב
: "...רוח אפנו משיח ה' נאסף בשחיתותנו, ואשר  בריש שו"ת מנחת אלעזר ח"ד על הסכמת הרש"א אלפאנדרי זצ"לבהערה  

, ומשיח צדקנו ב"ב בזכותו היתה תקותינו, ונהפך לאבל מחולנו,  עד שובו בחזרהאמרנו בצלו נחי' בגויים, ע"י עלותו בסערה,  
 , בשוב שכינתו ית"ש לציון וירושלים ב"ב". יתגלה מן השמים

 . שמביא מדברי ר' משה בר' חסדאי )על תשובת רב האי גאון על ענין הישועה( .264ח"א ע'   , לר' אברהם בן עזריאל 174

 . ישועות משיחו העיון השני פרק ראשון סוף דרך הא' 175



61 
 

ותב  הנ"ל כ אם מן חייא הוא או מן מיתייא". ובהגהות מהרש"ם    יסתפקוכותב "   176בכתם פז 
 בזה".   מסופק"אי מן חייא כו' אי מן מתייא כו' הרי ד 

דהיינו שב'    .בפועל מסתברא דכוונת דבריהם הוא שרב מסופק איזה מהאפשרויות יתקיימו  ו
והשאלה  האפשרויות   להתקיים,  איזה  והספק  יכולות  רק  האפשרויות  היא  יתקיים  משתי 

 .  בפועל 

מסופק] שרב  לומר  בדבריהם  הכוונה  אין  לומר    אבל  אפשר  מן    יכול שמשיח  האם  לבוא 
האם אפשר למשיח לבוא מן המתים,  שרב מסופק    כוונת דבריהם אם נפרש  בו  . 177המתים

כי זהו ספק  ,  ספק האם משיח יכול לבוא מן החיים   ושהי' ל  ומרא"כ על אותו משקל צריך ל
שמשיח  בוודאות  לומר  לנו  א'. ובאי נימא כן, נמצא שסוף דבר הוא שאיננו יודעים כלום, וא"א  

מן החיים,   דוקא  להיות  בוודאות שמשיח  צריך  לומר  יכולים  שאיננו  מן    צריך כשם  להיות 
 .  [המתים

דבר הפשוט ומובן מעצמו: כאשר מצינו במשך הדורות שהיו גדולי  בהיר  להמ. ולסיום, יש  
משיח, )דהיינו  שהוא הראוי להיות   ישראל שאמרו על צדיק מסויים )מן החיים או מן המתים(

שהוא זה שיהי' משיח לעתיד(, לא הי' כוונתם להכריע ולומר אשר מוכרח הדבר שמשיח  
)מכיון    , או שמוכרח הדבר שמשיח יגיע מן המתים)מכיון שצדיק זה הי' בחיים(  יגיע מן החיים 

 . שצדיק זה הי' מן המתים(

לא נתכוונו לומר שעצם  כאשר אמרו על צדיק שעודנו חי שהוא הראוי להיות משיח,  דהיינו ש
לבוא רק מן    יכול בביאת המשיח כפי שהיא ע"פ תורה מחייבת להאמין שמשיח  האמונה  

לא נתכוונו  . וכן להיפך, כאשר אמרו על צדיק שכבר מת שהוא ראוי להיות משיח,  החיים
 לבוא רק מן המתים.   יכול שעצם האמונה בביאת המשיח ע"פ תורה הוא שמשיח לומר 

סברו  הם  ,  שהם הצביעו עליו   כוונתם הי' רק שמצד מעלות הצדיק הזהאלא מובן ופשוט ש
לעתיד  זה שיהי' משיח  הוא  נמצא  .  שהצדיק הזה  עדיין בחיים, הרי  הי'  ואם הצדיק הזה 

משיח יהי' מן החיים, ואם הצדיק הזה כבר מת,    בפועל שבאם משיח יבוא באותו זמן, הרי  
 וכ"ז פשוט. באותו מצב משיח יבוא מן המתים.  בפועל נמצא ש

 

 

 

 . על זח"א פב, ב 176

וכן מוכח מדברי האברבנאל שם "ואל יקשה עליך שיהי' מלך המשיח מן הקמים בתחי', כי כבר נסתפקו על זה ...", ואי נימא    177
 שהספק הוא אם אפשרות זו נכונה מלכתחילה, איך כתב ע"ז בפשיטות "ואל יקשה עליך"? 



62 
 

 זמן בעתה ואחישנה שתלוי ב  דברי הספר יוסף באור. א סימן י

 , וז"ל: 178באור ס' יוסף ב לשלימות הענין, יש להעתיק גם המבואר בענין זה  ו.  מא

חייא    כגון אנא כו' אמר אב אי מן הוא    א"ר נחמן אי מן חייא "דאיתא )בנסהדרין צ"ח ע"ב(   
א  "באותו הדף בע  רימאד דה  תמוהוהוא    ,יאלדנהקדוש אי מן מתיא הוא כגון    בינוהוא כגון ר

א  חיתפל יתיב א "א  , הוא  כן הי  א ובדא דריב"ל ואליהו דשאל לו על משיחע  ס יא הש"בשם מ
  , א שרי ואסיר חד חד ו וה  , רי בחד זימנאסלן שרי ואכו ,לאים חבלי  סו א ויתיב ביני ענייתדקר

ית  . חבירו  תוהוא מאמר סותר א  .א לא איעכבנמא מבעידל דאיך  יא  תשיהי' מן מ  כןועוד 
   ין. מתבעי וא  באמת דלמא

שוודאי הא    . אחישנה  או קץ ה  תבע  של  ץק  'דהדבר תלוי אם יהיט  אמנם נראה לפי ענ"ד פשו
וחשרי  ד אר שם  בודמ מ  אסיר ד  דלמא  לא אתחד  אול  , כביעבענא  ויהי'    יזכו   יהוא  ישראל 

ודלמא לשעה    179ווי טמוקיד יקיד זיל צלי וד דא  ,לעכב אפילו רגע   פנאי  יןאחישנה ואז באמת א 
ת אתי מר  מדשאיל לי' אי  ' והראי  . חפשית ה בחיר  על כי כל אחד ב ,180לא יהי' שוב בגדר זכו 

יוכל  בעתה  אבל לגאולת   .ישנהח א  כווהוא ממש ז  , תשמעו לוהיום אם בקו  כו'היום   ' אמר לי
וכשיהי' עת    . ו ולא מן החיים שחיים עודנהתיות באמת שהמשיח יהי' מן המתים שכבר מהל
 נו". גאליוי א בויקום מערמות העפר ויחי' וי ץק

אחישנה, משא"כ לגאולת בעתה  רק באם יהי'    האופן של "אי מן חייא" הואשולפי דבריו יוצא  
 יכול להיות מן המתים. 

שמשיח יהי' דוקא  "אי מן חייא",    לומר   רק הטעם והסברא של הצד   מוסבר אמנם  לפי דבריו  ]
שמשיח יהי'  "אי מן מתיא",  של  הצד  אינו מוסבר הטעם והסברא לומר  מן החיים. אבל עדיין  

להיות שמשיח    יכול א רק שבגאולת בעתה  וה דוקא מן המתים. דלכאורה, כל מה שמסביר  
מן המתים ולא מן    דוקאמשיח יהי'  הסברא לומר שמן המתים, אבל עדיין אינו מוסבר  יהי'  

יקימהו    ן ולכאורה צ"ל שזהו מפני מעלתו המיוחדת של צדיק זה שמת וכיו"ב, שלכ  החיים. 
 הקב"ה לתחי' ויהי' משיח[. 

 

 ע' עא. (,משומעי לקחו של ר' ישראל סלנטער ). ' יוסף בן משה מסלנטלר 178

 ראה סנהדרין לג, ב.  179

 ראה גם בס' לחם לפי הטף מערכת אל"ף אות כח.   180



63 
 

 הנ"ל סימן יב. לפי לשונו המילולי של רש"י, לא משמע שהוא פירש כהאופנים 

הנה בסימנים הקודמים כתבנו ביאורים וסברות שונות על החילוק בין ביאת המשיח  מב. ו
 ועתה נחזור לדברי רש"י בסוגיין.  באופן של "מן חייא", או "מן מתיא". 

לומר  הי'  רב    כוונתלא הבין ש)סימן ו(, שמלשונו של רש"י, משמע שרש"י  דהנה נתבאר לעיל  
וסברא  צד  איזה  לומר    שיש  וסברא  צד  איזה  שיש  ולהיפך  החיים,  מן  דוקא  יהי'  שמשיח 

שלפי רש"י, לפי שיטת רב, מלכתחילה אין שום חילוק    . אלא שמשיח יהי' דוקא מן המתים
הרי  רבינו    עכשיו כוונת רב הי' רק לומר שמבין כל הצדיקים הנמצאים בין החיים והמתים, ו

, הרי זה  כבר הקדוש הוא הראוי להיות משיח, ומבין כל הצדיקים שחיו בדורות שעברו ומתו  
 . דניאל

רק  שעיקר כוונתו הי'  נתבאר לעיל אות כ ההכרח להבנתו של רש"י, כי בדברי רב משמע  ו
ודניאל, ולא להדגיש שיש איזה טעם וסברא    לבאר המעלות המיוחדות של רבינו הקדוש 

, או למה דוקא דניאל ולא רבינו הקדוש יהי'  לומר שדוקא רבינו הקדוש ולא דניאל יהי' משיח
 משיח. 

עוד  להוסיף  יש  לומר    ועפכהנ"ל  וסברא  טעם  איזה  שיש  כתב  שלא  רש"י  בשיטת  ביאור 
  לפי שיטת רש"י נראה שאין כי  ,  שמשיח יהי' דוקא מן החיים או שהוא דוקא יהי' מן המתים 

 שום מקום לכל הביאורים שהובאו לעיל.  

באר לעיל סימן ז(,  )שנתשתלוי בהזמן של תחיית המתים  שיטת היפה תואר  פי  ל ובפרטיות:  
עדיין לא מבואר שום טעם למה נימא  )בנוסף לשאר הקושיות שהבאנו לעיל בדבריו(,  הרי  

 )כי לפי שיטתו יוצא שהצד של "אי מן מתיא".  מן המתים ולא מן החיים   דוקאשמשיח יהי'  
סבירא לי' שמשיח יכול לבוא מן המתים, אבל אין שום סברא שהוא בדוקא יבוא מן המתים,  

 וכנ"ל(. 

וא"כ, ע"פ הפשט בהבנת הגמרא )שזהו ענינו של רש"י, לבאר הגמרא ע"פ פשוטו(, יוצא  
משיח יהי' מן    בפועל "אם  נצטרך לפרש  שהמילים "אי מן מתיא"  לפי שיטת היפה תואר,  

להיות מן המתים". וא"כ שוב מובן שעל פי דרך הפשט,  צריך    שמשיחהמתים", ולא "אי נימא  
משיח יהי'    בפועלגם תחילת דבריו של רב "אי מן חייא" צריך לבאר על אותו משקל, "אם  

 .181להיות מן החיים"  צריך מן החיים", ולא "אי נימא שמשיח 

יוצא, שלפי הבנת לשונו המילולי של הגמרא, א"א לומר    , לאחר הדקדוק בלשונו של רב,וא"כ 
נצטרך  קל  , על אותו משמן החיים, כי א"כ   דוקא שיש איזה צד והכרח לומר שמשיח יהי'  

 לומר שיש ג"כ איזה צד והכרח לומר שמשיח יהי' דוקא מן המתים, וזה לא יתכן. 

, וא"א להעמיסו  עצם ביאורו של היפה תואר יש כמה קושיות על  ובנוסף לכל זה, ביארנו ש
 בארוכה. לעיל  בדברי רב שבגמרא בבלי וכמו שנתבאר 

סימן יא, שגם לפי דבריו אין שום סברא    ועד"ז הוא לפי ביאור היוסף באור שהובא לעילמג.  
ע"פ פשוטו של לשון  גם לפי שיטתו יוצא ש מן המתים, וא"כ    דוקאלומר שמשיח צריך להיות  

 

לבוא מן המתים", הרי שוב נצטרך לפרש המילים "אי    יכולוכן באם נפרש המילים "אי מן מתיא" שהכוונה הוא "אם משיח    181
 החיים". לבוא מן יכול  מן חייא" שהכוונה הוא "אם משיח



64 
 

א"א לפרש המילים "אי מן חייא" לומר שיש איזה הכרח שמשיח צריך לבוא דוקא מן    ,הש"ס
שיש איזה הכרח שמשיח צריך לבוא דוקא   שם שא"א לפרש המילים "אי מן מתיא", כהחיים

 מן המתים. 

שזהו מצד מעלתו של הצדיק שמת שלכן יקימהו ה' להיות משיח, הרי בדברי רב    ואי נימא
שווים בתכונותיהם  בסוגיין א"א להעמיס זה, כי מדבריו משמע שדניאל ורבינו הקדוש היו  

 ובמעלותיהם, ואין שום טעם לומר שמשיח יהי' דוקא דניאל ולא רבינו הקדוש.

מעט  דבאם זכו בני ישראל סימן ח,  . ולגבי ביאור הגאון ר' ארי' לייב ליפקין שהובא לעיל ד מ
אז יבוא משיח    זכות גדול   צדיק שבדור הראוי להיות משיח, ובאם זכו אז יהי' המשיח אותו ה

שמשיח יהי' דוקא מן  לומר  איזה צד וסברא    מובן הרי גם לפי דבריו, עדיין אינו  מן המתים,  
משיח יבוא באופן של נס ופלא, אינו  ש  ת גדול במצב של זכו שהרי גם    .המתים ולא מן החיים 

ולא שאר נסים שיעשה אותו הצדיק    ,מובן מדוע צריך להיות דוקא הנס של תחיית המתים
 שעודנו חי הראוי להיות משיח. 

ובאי נימא )כמו שנתבאר לעיל אות לג(, שכוונת הגאון הנ"ל הי' על אופן ביאת המשיח מן  
המאמר חז"ל שבאם זכו יבוא משיח "עם ענני    יש מבארים בזה  שהשמים בגוף רוחני וכו',  

כוונת הפסוק  לשיטת רש"י, שהרי    איםת שמיא", הרי לכאורה אין זה מ לפי פירוש רש"י, 
"וארו עם ענני שמיא" שפירשו בגמרא שמדובר באופן של "זכו", הוא רק ללמדנו שמשיח  

עם העננים שהולכים במהירות 182יבוא במהירות  כאילו בא  אם  183,  ואפי'  נימא שבדברי  . 
ונפלאות  נסים  שיעשה  גם  כלול  הופעת  184הפסוק  שעצם  זה  בפסוק  רמז  שום  אין  אבל   ,

ובודאי שלפי רש"י לא משמע שכוונת הפסוק הוא  ,  ם של תחיית המתי  המשיח יהי' באופן נסי
עג וכמו שנתבאר  ", )ובפרט, שכל הבנה הזאת צ לומר שמשיח יבוא בגוף רוחני מן השמים

 . לעיל(

  יבוא משיח באופן נסי כמלאך מן השמים, הרי אינו מובן   , ועוד זאת, שבאי נימא שבאם זכו
באם יבוא כמלאך מן השמים,  ש,  צ"ע   בכלל. ומהו הטעם שזהו דוקא דניאל ולא צדיק אחר 

 ?  בגופו הגשמי  לכןהיו לו קודם  ל דניאל שם מעלותיו ותכונותיו שע ר  וקשזה    ךלכאורה אי הרי  

מוכח שהוא סובר שעיקר המעלה של רבינו הקדוש קשור עם תכונותיו  ובכלל, מביאור רש"י  
זה שהוא המשיח שבדור הנ"ל   )ולא מצד  שווה  כביאור הגאון  הוא  זה  להמשיח  , שבענין 

  להדיא ויש להוסיף, שבכלל, בשיטת רש"י בסוגיין, לא מוזכר  )שבדורות שלפניו ושלאחריו.  

 

כעני הבא על חמורו  .  וכתיב עני ורוכב על החמור:  במהירות   .עם ענני שמיא כבר אינש אתי ראה פרש"י סנהדרין צח, א "   182
". וכ"כ בהגדות התלמוד כאן "פירוש שיבא משיח במרוצה כהולך בעבים". וראה גם משכנות ישראל )פרץ( על שמות ד,  בעצלות

 כ.  

 ראה ילקוט מדרשים ח"ד ע' רסג "מה ענן הולך חמש מאות פרסה בשעה אחת...".  183

מקדש העתיד שאנו  ", וסוכה מא, א ד"ה אי נמי " בנין העתיד לבא בידי שמים הואוראה גם רש"י בר"ה ל, א ד"ה מחצות "   184
 ". ( מקדש ה' כוננו ידיך, יז)שמות טו מרשנא ,בנוי ומשוכלל הוא יגלה ויבא משמים ,מצפין

יבנה ביהמ"ק, )ראה פרש"י על   זכו, ובזה יתורץ מה שמבואר ברש"י במקומות אחרים שמשיח  ויתכן שזה מדבר במצב של 
יא; סוכה    ,ה מקדש; יחזקאל מג" א ד ,  ולשורקה בני אתונו; כתובות הבביאור דברי תרגום אונקלוס על הפסוק    בראשית מט יג,

 (, כי י"ל ששם מדובר במצב של לא זכו. ה חרשים" ב ד "נב ע



65 
 

"משיח שבדור  ו(" 185המושג  דניאל, מוכח  עד"ז.  פירש"י,  , אצל  סובר שעיקר  מתוך  שהוא 
 מן המתים(. יבוא באופן נסי בזה שהוא המעלות שלו הם תכונותיו, ולא 

למעיין  מובן  החיים  ונמצא  שבין  הניגוד  להדגיש  רב  כיוון  לא  מעולם  רש"י,  פירוש  שלפי   ,
מן    דוקא   מן החיים או דוקא  והמתים, ולומר שיש איזה סברא ועדיפות לומר שמשיח יהי'  

אין שום חילוק מלכתחילה בין  יוצא שלפי שיטת רב  . ואדרבה, לפי הבנת רש"י,  המתים
 .  ושקולים כאחד   , ושניהם שווים ממשהחיים והמתים 

זה שהוא מצביע על רבינו הקדוש  שלהקדים ולומר    ולכן פירש רש"י שעיקר כוונת רב הי' רק  
)או    באם נימא שמשיח הוא א' מהצדיקים החיים עכשיו )ודניאל( כהראוי להיות משיח, הוא  

, וכמו שנתבאר בארוכה לעיל סימן  מכיון שדברי רב תלויים על הסברא בלבד ,  שכבר מתו( 
 ו.  

 

 

 

הגלוי של הגמ'    , דהיינו שאין זה הפשט עכ"פ אין זה מפורש בדבריושגם רש"י סבר מהמושג הזה, אבל    שיש לפרשכמובן    185
 . כאן



66 
 

 לפי הבנה זו מובן שגם צדיק בדורות הבאים יכול להיות משיח .  גסימן י

שמשיח יכול  מובן ג"כ, שכוונת רב לא הי' לומר  מה שנתבאר לעיל בשיטת רש"י  והנה מ.  מה
רבינו הקדוש או דניאל, אלא כל כוונתו הי' רק לומר שרבינו הקדוש    - א' משנים אלו  להיות רק  

שיח יהי' א' מהצדיקים שבתקופתו )"מאותם שחיים עכשיו"(,  הוא הראוי להיות משיח באם מ
 ודניאל הוא הראוי להיות משיח באם משיח יהי' א' מהצדיקים שמתו כבר. 

לו   שיהי'  הבאים  בדורות  צדיק  שיתכן  פשוט  רב,  שיטת  שלפי  בפשטות,  מובן  זה  ומכל 
ואז נוכל לומר עליו שבאם משיח יהי' א'  התכונות של משיח ביחס לשאר הצדיקים שבדורו, 

   מהצדיקים שבאותו דור, הרי אותו צדיק הוא יהי' הראוי להיות משיח.

מקדים  ואומר "אי מן חייא    שרב    זהד ובדרך אפשר יש להוסיף, שזה גופא נכלל בדברי רב.  
... ואם הי' מאותן    עכשיוהוא .. אי מן מתייא הוא", וכפירוש רש"י "אם משיח מאותן שחיים 

על הצדיקים שחיים בזמנו הוא ושחיו  )רק(  להבהיר שהוא מדבר  )גם(  ", הוא  כברשמתו  
בהוה הרי רבינו הקדוש הוא הראוי להיות משיח, ומבין  שמבין הצדיקים  )בדורות שלפניו,  

יתכן שיהי'  ש  ומדברים אלו גופא מובן .  (הצדיקים בעבר, דניאל הוא הראוי להיות המשיח
  , שיהי' לו ג"כ אותם התכונות של רבינו הקדוש ודניאל   בעתיד  הבאים צדיק אחר בדורות  

 . )ביחס לשאר הצדיקים שבדורו( שאז גם עליו נאמר שהוא ראוי להיות משיח 

ש.  מו להוסיף,  יש  לשונו המילולי  בדברי רש"י  הבנה   האע"פ שלפי  ולשלימות הענין  לפי 
נמצא שדברי רב "אי מן חייא ... אי מן מתייא" לא נאמרו להורות  )שנתבאר לעיל סימן ו(,  

לנו עצם האפשרות שמשיח יכול לבוא מן החיים או מן המתים, אלא רק להורות לנו שהוא  
שרב    ממילא   בדרך מדבר על הצדיקים שחיו בהוה ובעבר, אמנם מתוך דבריו נמצאנו למדים  

סבר בפשיטות שאפשר למשיח לבוא מן החיים ומן המתים, שלכן אמר שאם משיח הוא  
 מאותן שמתו כבר יהי' זה דניאל. 

שמצינו בכמה מפרשים שמציינים לדברי רב אלו כמקור לההבנה שמשיח יכול  נמצא שזה  ו
 . הוא נכון ואמיתי גם לפי הבנת פרש"י לפי לשונו המילולילהיות מן החיים או מן המתים, 



67 
 

 אחרי פטירתו   רבינו הקדוש יכול להיות משיח  האם. דיסימן 

פשטות לשונו  , שלפי ההבנה של פרש"י לפי  בסימן ו  שמה שנתבאר לעיל ויש להוסיף,  .  מז
, הוא נכון גם לפי  186נמצא שגם לאחרי פטירת רבינו הקדוש עדיין הוא ראוי להיות משיח 

 . סימן ה  האופן הרגיל שבו רגילים לפרש דברי רש"י שנתבאר לעיל

דברי  ש  מלשון זה מובן :  "הי' דניאל   כבר "ואם הי' מאותן שמתו    לשון רש"י   דיוק וזה מובן מ
ומזה מובן    . בזמנו של רבכלפי אלו שמתו כבר  רק  , דהיינו  זמנול  ביחס  רק מכוונים  רב היו  

אותו זמן שבו אמר  לאחר    - על צדיק שמת  לומר    אי אפשר לומר שלשלול והי'  לא  כוונת רב  ש
, אלא כל כוונתו הי' רק לחלק בין החיים לאלו שמתו  שהוא יכול להיות משיח  -   רב מימרתו 

מובן שגם אז יתכן שיהי' משיח מן אותם שיהיו חיים אז,    אמנם בדורות הבאים. בזמנו   כבר
, כולל הצדיקים שמתו לאחר זמנו של רב ולפני  וגם מאותם צדיקים שמתו לפני אותו זמן

 אותו זמן בעתיד. 

נאמר עליו שהוא )או דניאל(  שוב    , מובן ופשוט שאחר פטירת רבינו הקדוש  , ע"פ הנ"ל וא"כ 
 יהי' משיח מן המתים. 

: מובן שבאם רב הי' אומר מאמרו לאחר פטירתו של רבינו הקדוש, שאז  ליתר ביאור ומח.  
", הי' רב אומר שאם משיח הוא מאותן שמתו כבר  כבר הי' רבינו הקדוש בגדר "אותן שמתו  

 הרי זה רבינו הקדוש או דניאל.  

שהרי בדברי רש"י מפורש שלשניהם הי' אותם התכונות של חסידות גמורה ויסורים, )כמו  
  על "כ  אח", וה יוחסיד גמור ה", "דסובל תחלואים  הקדוש   רבנו "אי מן חייא כגון    על שפרש"י  

וחסיד  נדון ביסורין בגוב אריות  ש"  – אותם הדברים    את   מפרש   הוא"  דניאל כגון    א "אי מן מתי
 .   ("ה יגמור ה 

את כל מה   רבו  רביראה רב ב   ,רבי ו של אחרי פטירתש 187לפ"ז, הסברה הפשוטה מחייבת 
פטירתו של    אחרי שראה לפני כן בדניאל. זאת אומרת: אילו הי' רב אומר את מאמרו זה  

שאם הוא מן המתים אז הוא דניאל או רבינו הקדוש, כי הרי מעלות שניהם    – רבי, הי' אומר  
 .  רבו , ועוד אדרבה, ברבי יש את המעלה שהוא שוים היו 

לומר, ש יש  "עכשיו"ועפ"ז  הוא בכדי להבהיר אגב    ,ו"כבר"  כוונת רש"י בהוספת המילים 
גררא, שדברי רב )באמרו שרק רבינו הקדוש או דניאל יכולים להיות משיח( מוגבלים רק  

אמנם בדורות הבאים יתכן שיהי'    . קודם זמנו  כברושמתו  "(,  עכשיו)"לאלו שהיו חיים בזמנו  

 

,  ("הוא   חייא   מן"אי  ) רב    דבריהראשון של    חלק  שגםהלשון הראשון של רש"י נמצא,  פשטות הבנת  לפי  וכמו שנתבאר לעיל,    186
, )ולא רק החלק השני של דברי רב "אי מן מתייא הוא"(,  הגאולה  זמן  לפני  שמתו  מאלושמשיח יבוא    האפשרותבתוכם    כוללים

כי כוונת רב מעולם לא הי' לדבר אודות זמן הגאולה ולומר "אם משיח יהי' מאותם שעדיין חיים בזמן ביאתו ולא מאותם שמתו  
,  על רבינו הקדוש כהראוי להיות משיח מבין שאר הצדיקים החיים עכשיוקודם זמן ביאתו", אלא כוונתו הי' רק לומר שהוא מצביע  

 וכנ"ל בארוכה. 

בפנים הוא שאפי' לפי ההבנה שבה רגילים לפרש לשון רש"י, והוא, שרב מחלק בין מי שחי בזמן הגאולה למי    שנתבארומה  
 הוא יהי' נכלל ב"אי מן מתיא", וכבפנים. שמת כבר, הרי מובן שגם לפי הבנה זו יתכן שרב יהי' משיח, אלא שלפי הבנה זו  

 . העירני לזה ידידי הר' יעקב שפירא שי' 187



68 
 

, וגם הם יהיו ראויים להיות  אז   , או שיוולדו בדורות הבאים ויפטרו אזעוד צדיקים שיהיו חיים  
 . 188משיח

 

 , אף שלא נזכרו בגמרא.  )"עכשיו" ו"כבר"( ועפ"ז יובן למה הוסיף רש"י מילים אלו 188

ואינו מוסיף המילים    ,דוגמא הוא למתים"   הוא כותב "אם יש דוגמתו בחיים... וגם יובן עפ"ז למה בלישנא האחרינא של רש"י,  
,  "עכשיו" ו"כבר", כי בלישנא האחרינא של רש"י, מעולם לא הי' הוה אמינא לומר שרק רבינו הקדוש ודניאל יכולים להיות משיח

לא הי' לומר    כוונת רבשהרי לפי הלישנא אחרינא,  )ו"כבר".   ולכן אין צורך מלכתחילה להבהיר זה ע"י הוספת המילים "עכשיו" 
א"כ מהיכי תיתי  ו  ., וכפי שיתבאר להלן רבינו הקדוש ודניאל הם "דוגמא" למשיחהי' רק לומר שכוונת רב    אלא  מיהו המשיח,  

בדורות הבאים  לומר   גם,  יה שאין אפשרות שצדיק  ומה  להיות משיח.  לפי הסבר האדמו"ר ממונקאטש בהלישנא  שי' הראוי 
דוגמא על צדיקים אחרים  שהם  הצביע על רבינו הקדוש ודניאל  הי' ל רב  כוונת  ,  אחרינא שיתבאר לקמן, נראה שלהלישנא אחרינא

משיח,   להיות  וא"כ  שיכולים  משיח,  להיות  יכול  להם  שדומה  מי  שכל  שאפשר  דהיינו  לומר  הי'  רב  כוונת  שמלכתחילה  מובן 
בדורות הבאים יכול להיות צדיקים  מובן שגם  ממילא  שצדיקים אחרים )מלבד רבינו הקדוש ודניאל( יכולים להיות משיח, וא"כ  

 ם להיות משיח. שיהיו ראויי



69 
 

   האם רק דניאל ורבינו הקדוש יכולים להיות משיח מן המתים . טוסימן 

על  שא"א לומר  והנה מכל הנ"ל מובן למעיין, שכוונת רב מעולם לא הי' להגביל ולומר  .  מט
. ואדרבה,  כול להיות משיח הוא י ש  -  לאחר זמנו של רב  - בעתיד  שיחי' או ימות  שום צדיק  

להדיא שפשוט שיתכן שיהי' צדיק אחר בדורות העתידים  מדברי רש"י מבואר  באר,  כמו שנת
 שיהי' משיח. 

האופן שבו רגילים לפרש דברי    האופנים שנתבאר לעיל בפירוש רש"י. דלפי   ללכוזה מובן  
לעיל שהובא  ה  רש"י  לעיל(  פשוט  ,  סימן  שנתבאר  כלפי  )כמו  לדבר  רק  הי'  רב  שכוונת 

שבאם משיח יבוא באותו זמן הרי רבינו הקדוש הוא  האפשרות של ביאת המשיח בזמנו,  
יבוא  משיח  ה ובאם  מן המתים דניאל  מן החיים  יהי'  אם  ויהי' משיח  שלאחר  עפ"ז  מובן  . 

 . רבינו הקדוש שוב צריך למצוא צדיק אחר שיהי משיח מן החייםפטירת 

זו  ו לגבי משיח מן המתים, שלאחר זמנו של רבינו הקדוש שוב  גם  מובן עד"ז  לפי הבנה 
ומזה מובן    . נמצא שלא רק דניאל יכול להיות משיח מן המתים אלא גם רבינו הקדוש וכנ"ל

רבינו  ופשוט שגם בדורות הבאים בעתיד אפשר שיהי' צדיק אחר ש לו התכונות של  יהי' 
יוכלל   הוא  גם  העולם  מן  פטיתו  ולאחרי  ודניאל  שהקדוש  צדיקים  להיות  באותם  ראויים 

 המשיח מן המתים.  

שכוונת רב  ,  בהבנת דברי רש"י לפי לשונו המילולי סימן ו  כן הוא  לפי האופן שנתבאר לעיל  ו
ולומר מי מהם  ,  בעבראלו שחיו ומתו  להצדיקים שחיו בזמנו וביחס  דבר רק  ל  הי' מלכתחילה 

  ו שיהי   יםאחר  יםבעתיד שייך שיהי' צדיקגם  ממילא מובן ש יש להם התכוהות לש משיח, ו
 . להיות משיח  יםראוי 

 (.שיתבאר להלן בעז"ה , וכמולפי הלישנא אחרינא של רש"י גם  )וכן הוא  

 סברא פשוטה: ע"פ . וזה מוכרח גם נ

בלבד   הסברא  על  בנויים  רב  וכו'  דברי  שילא  ר'  דבי  לדברי  לעיל,  )בניגוד  בגמ'  שהובאו 
דהיינו שלשיטת וסברת רב, תכונות המיוחדות של רבינו והקדוש  .  המיוסדים על הפסוק( 

לכן דוקא שני  הם התכונות המיוחדת השייכים למשיח, ו)שהם חסיד גמור ויסורים(  ודניאל  
 .  189צדיקים אלו הם הראויים להיות משיח 

ראוי להיות  שהוא ה  אחד בניגוד לשאר הדיעות שבגמרא לפנ"ז, שאמרו רק על צדיק    , ולכן
ודניאל. כי מכיון שדבר זה תלוי )לא    שנימשיח, הרי רב הזכיר   אפשרויות, רבינו הקדוש 

בלימוד מפסוק( אלא בסברא )מה הם תכונות המיוחדות של משיח(, הרי מכיון שמצינו ב'  
 צדיקים שיש להם התכונות המיוחדות האלו, לכן אפשר שכל א' מהם הוא המשיח. 

 

שנאמר אכן חליינו הוא    ,ורבנן אמרי חיוורא דבי רבי שמולהגמ' לעיל "ויש להבהיר, שאפי' אי נימא שדברי רב באים בהמשך    189
  (,סב)וראה להלן אות    ", שמזה מבואר שמשיח סובל יסורים,ים ומעונהקנשא ומכאובינו סבלם ואנחנו חשבנוהו נגוע מוכה אל

משיח  ש, דלא כדבי ר' שילא וכו' שהביאו פסוק על רבם, שמרמז הרי סוף סוף אין לו שום פסוק שדוקא רבינו הקדוש הוא משיח
 . בשם רבםנקרא 



70 
 

מכיון שדברי רב מיוסדים על הסברא בלבד, אם כן אין שום טעם לומר שרב סבר שבמשך  ו
הדורות הבאים אי אפשר שיהי' צדיק אחר )בנוסף לדניאל ורבינו הקדוש( שיהי' לו התכונות  

 המיוחדת של חסידות גמורה ויסורים ולכן גם הוא יהי' ראוי להיות משיח. 

לו התכונות של  שיהי' צדיק אחר בעתיד שיהי'    אפשר   אי שלשיטת רב    וליתר ביאור: אי נימא 
ראוי להיות משיח, נמצא שדברי רב אינם מיוסדים על  רבינו הקדוש ודניאל ולכן גם הוא יהי'  

להיות משיח,    ים  יכולורבינו הקדוש  הסברא לבד, אלא שיש לו איזו שהיא הוכחה שרק דניאל  
צדיקים אלו הם ראויים להיות  זה ש  על מן הפסוק  '  ראי וא"כ הרי הי' צריך לפרש ולהביא  

לעיל משיח הנזכרים  וכו'  שילא  ר'  דבי  כמו  מקומות(  ,  )ובעוד  להגמ'  .  190בסוגיין  הו"ל  וכן 
 , כדרך הגמ' בכגון דא. "מנא לי' הא "להקשות 

ומזה שרב לא הביא ראי' מהפסוק, אלא כל דבריו מיוסדים על הסברא לבד, הרי שוב מובן  
שלפי הבנת רב אי אפשר להגביל ולומר שגם במשך כל הדורות הבאים, רק רבינו הקדוש  

 ודניאל יכולים להיות משיח. 

משיח יכול לבוא  חז"ל נקטו כדבר הפשוט שנניח ש :  טוענים ומזה מובן המענה לאלו ש.  נא
(  רבמן המתים. אבל לכאו' מדברי חז"ל מפורש שאם הוא מן המתים יהי' רק דניאל )כדברי  

המוזכרים  ר' שילא וכיו"ב )דוד המלך )כשיטת הירושלמי ואיכה רבה והזהר הנ"ל(, או  או  
שאפשר    ,לכאו' מזה גופא מובן   וא"כ   .( סוגיין לעיל, וכמו שנתבאר לעיל בפרק ג' בארוכהב

שהם יכולים להיות משיח מן המתים.  לומר רק על אותם הצדיקים שהוזכרו בפירוש בחז"ל  
שהי' ראוי להיות משיח בחייו שאפשר שיקום לתחי' ויהי'  ואיך אפשר לומר על צדיק אחר  

 . גם אחר פטירתו  משיח

. שהרי כמו שנתבאר לעיל, רב עצמו הבהיר וסייג  והמענה לזה מובן מתוך דברי רב עצמו 
ו כבר",  "שמתו  אודות  סובר שיתכן שיהי' שהוא מדבר רק  דבריו שהוא עצמו    מובן מתוך 

 יכולים להיות משיח.  ו יהיגם הם , ש לעתיד שיחיו וימותו צדיקים 

 , כדלהלן: ן לה מקום כללאי הנ"ל טענהה. ועוד זאת, שנב

  וכנתבאר לעיל   .משיח  של שמו  מהו  האמוראים בין  מחלוקת ישנו , הגמרא דברי המשך בכל
על צדיקים    לומר שהם רצו    בזה,  , שלפי הרבה מפרשים, הכוונה הוא בפרק א של הספר 

 .  , )ולא רק שיש להם מעלה מסויימת של משיח וכיו"ב(האלו שהם עצמם יהיו משיח

הרי  ש  .לגבי משיח מן המתים   כך מצינו גם משיח מן החיים,    לגבי  דיעות שונותמצינו  כשם שו
וי"א מנחם    ; דוד   ; שמו של משיח באם יהי' מן המתים )דניאל  מה שונות בחז"ל    דיעות   מצינו

שהובא   כמו ו ; שהוזכרו לעיל 'וכור' שילא שכן הוא אצל משמע מדברי הגמרא וגם  ; בן חזקי'
 (. ונתבאר כל זה לעיל

בגמרא    ומובן בפשטות, לגבי משיח מן החיים, שאין כוונת הגמ' לומר שרק אלו שנתפרטו 
בפירוש שייך לומר עליהם שיהיו משיח, אלא שבאם בדור אחר יהי' צדיק אחר הראוי להיות  

 

וכמו שאר השמות שהובאו בחז"ל על משיח )בהמשך הגמרא לקמן אודות דוד אחר; איכה רבה א, נא; ירושלמי ברכות פ"ב   190

 ראי' מן הפסוק.   שם ה"ד(, שהובא עליהם



71 
 

לשיטות הסוברים שצריך להיות בכל דור  . ]ו191משיח, אפשר לומר גם עליו שהוא יהי' משיח 

  מוכרח הרי לשיטתם    אר בשאר חלקי הספר אי"ה(,בשיתכמו  )  אחד הראוי להיות משיח, 
אלא גם במשך כל הדורות    שלא רק הצדיקים שהוזכרו בחז"ל יכולים להיות משיח, לומר  

   . [לאחר זמן חז"ל יש צדיק הראוי להיות משיח 

שמצינו   הדורות להדיא  וכמו  כל  הרב    ,במשך  )ולפעמים  רבם  על  שאמרו  תלמידים  שהיו 
  , אע"פ שהיו לאחר זמן הש"ס ושם רבם לא נזכר בש"ס. שהוא המשיח בעצמו רמז ע"ז( 

 וכמו שהובא בארוכה לעיל בפרק א של הספר. 

אע"פ שמצינו שחז"ל הביאו כמה אפשרויות  ומזה מובן גם לגבי משיח מן המתים, ש.  נג
לומר שכל האפשרות של משיח  חז"ל  מן המתים, אין כוונת  המשיח באם יבוא  מי יהי'    תודיעו

שמכיון  )דניאל או דוד וכיו"ב(, אלא    צדיק שהובא בחז"לרק באם יהי' אותו ה  תלוימן המתים  
שיטות שונות מי  לכן הביאו  חז"ל נקטו כדבר הפשוט שאפשר שמשיח יבוא מן המתים,  ש

מזה נוכל ללמוד שגם בדורות הבאים  ימיה' המשיח באם יבוא מן המתים. אבל מובן ופשוט ש
 .  עי"ז שיקום לתחי'  לגבי א' מצדיקי הדור שמת, שאפשר לומר עליו שהוא יהי' משיח 

: זה שחז"ל נקטו שאם משיח יהי' מן המתים הוא יהי' דניאל )או דוד המלך  אותיות אחרות וב
זה  אם  וכיו"ב(, אין הכוונה בזה שעצם ההנחה והאפשריות שמשיח יבוא מן המתים הוא רק  

מן   יהי'  שמשיח  אפשרות  שישנה  שנקטינן  מכיון  להיפך:  אלא  המלך,  דוד  או  דניאל  יהי' 
 המתים, לכן אנו דנים מי יהי', ואנו אומרים שזה יהי' דניאל או דוד המלך וכיו"ב.  

ומכיון שעצם האפשריות שמשיח יהי' מן המתים אינו תלוי בדניאל או דוד המלך, הרי מובן  
  אחר מן המתים שהוא יהי' משיח   צדיקשניתנה הרשות והאפשריות לחכמי הדורות לומר על  

ע"ד שמצינו בכל המשך סוגיית הגמרא דידן ובחכמי הדורות שלאח"ז שכל    - ,  מן המתים
 . אחד דרש על שם רבו וכיו"ב שהוא יהי' משיח 

שהיו גדולי הדור שאמרו על רבם שנפטר כבר שהוא    ,192במשך הדורות   בפועל  כן מצינו ו
 יהי' משיח עי"ז שיקום לתחי'. 

 

וזה מובן גם מפשטות דברי הגמרא, שכל אחד חיפש רמז מפסוק וכיו"ב לומר על רבו שהוא משיח, דהיינו שהוא מעצמו    191

ומזה מובן שגם בדורות הבאים אפשר לומר כן    .חידש ואמר כן, לא מפני שהי' קבלה בידו ששמו של משיח הוא שילא וכיו"ב
)ולהעיר ממה שמצינו שבנוסף להשמות וכינויים של משיח שנזכרו בגמרא יש  .  ולמצוא רמז וכיו"ב על צדיק בדורו שהוא משיח

 עוד הרבה כינויים למשיח, כמו שנפרטו בס' כרוב ממשח מערכת משיח, וראה גם בס' קול דממה דקה )לוין( בתחילתו(. 

אות כג, מהספר מעשיות ומאמרים יקרים ע' ד,   ספר בעל שם טוב על התורה, בהקדמה )קונטרס מאירת עינים(ראה ב  192
   ;שהוא יהי' משיח )ושם מוכח שזה הי' אחר פטירת הבעש"ט( שהרב נחום מטשערנוביל אמר על הבעש"ט

ע' קיא, שהרה"צ ר' מנחם נחום משטפנשט אמר על אביו הרה"צ ר' ישראל מרוזין,     ספר כרם בית ישראל )רוזין סאדיגורא(וב
 ;  ע' יב  520שהוא יקום לתחי' ויהי' משיח. וראה ג"כ המבשר תורני גליון 

, אודות הרב שלמה  שער יששכר )להרב חיים אלעזר שפירא ממונקאטש, בעל השו"ת מנחת אלעזר ועוד( ח"ב ע' שעדובס'  
לזה אומרין    ,: ואם שבעונותינו נאבד ונסתלק משיח אלקי יעקב שבדור הזה כי לקח אותו אלקים ואיננואליעזר אלפאנדרי זצ"ל
דאנו בוטחים בו יתברך דהוא    , היינו כמו שכתוב מלך ישראל וגואלו ה' צבאות אני ראשון ואני אחרון וכו' , הושענא למענך גואלנו

ואין אנו מבינים האם    ,ומי שיצוה לו לגאלינו יבא ויגאלינו  ,ובידו לגאול אותנו ולשלוח לנו גואל חזק  ,חי וקים לעד ונקרא חי גואלי
רק שיבא ב"ב ... ויהי' הכל בדרך נס הן בנין בית המקווה    , או באופן אחר כרצונו ית"ש  , יהי' משיח פושט צורה ולובש צורה חדשה

וכן כתב בהערה  עכ"ל.    כי ה' לבדו ידרוש את עמו ועיר קדשו ב"ב.  ,והן ביאת המשיח שישלחהו משמים ויתגלה לטובה  ,ב"ב

 



72 
 

 וכ"ז פשוט.  

 

: "...רוח אפנו משיח ה' נאסף בשחיתותנו, ואשר אמרנו בצלו  בריש שו"ת מנחת אלעזר ח"ד על הסכמת הרש"א אלפאנדרי זצ"ל
יתגלה מן   ונהפך לאבל מחולנו,  ומשיח צדקנו ב"ב בזכותו היתה תקותינו,  נחי' בגויים, ע"י עלותו בסערה, עד שובו בחזרה, 

 השמים, בשוב שכינתו ית"ש לציון וירושלים ב"ב". 



73 
 

 להיות משיח גם צדיקים  נוספים יכולים גם לדברי שאר המפרשים מובן ש. טזסימן 

)שפירש התכונות המיוחדות של רבינו הקדוש    פירוש רש"י כשם שלפי  יש להוסיף, ש . ו נד 
מובן ופשוט שגם בדורות הבאים יכולים להיות צדיקים  ,  ודניאל היו יסורים וחסידות גמורה(

  התכונות של חסידות גמורה ויסורים שלכן גם הם יהיו ראויים להיות משיח, שיהי' להם אותם  
שביארו אופנים אחרים למה נקט רב דוקא רבינו  דברי שאר המפרשים  פי  לגם    הוא  כן    -

ודניאל   יתכן  לשיטתם ברור שגם  שגם  כהראויים להיות משיח,  הקדוש  בדורות העתידים 
  המיוחדות התכונות  אותם  שיהי' להם  )בין מן החיים או מן המתים(  שיהיו צדיקים נוספים  

 יות משיח. ולכן גם הם ראויים לה של רבינו הקדוש ודניאל 

בהתכונות המיוחדות של רבינו הקדוש  מצינו בדברי שאר המפרשים ביאורים אחרים  הנה  ד 
 . וכמו שכתב המהרש"א כאן וזה לשונו: ודניאל

  ונראה לפרש דמשמע ליה אדירו   . אנא שנאמר והיה אדירו וגו'. רש"י לא פירש כלום  כגון"
ומושלו וגו' מאותן הבאים מבני דוד ועדיין    ,ר"ל דמשיח שהוא אדירו יהיה ממנו   , ממנו וגו'

ורב נחמן סתם הוא חתניה    ,וכמ"ש לא יסור שבט מיהודה  ,היה להם ממשלה גם בגלות
ועל זה נמי אמר אי מן חייא   . ואפשר שהוא היה ג"כ מבני דוד  , שהיה מבני דוד  לותא גיש  דר

מן מתיא הוא כגון    ואי.  193הוא כגון רבינו הקדוש. שהיה לו ממשלה בימי אנטונינס קיסר 
 .194וגם אצל מלך פרס בוכדנאצר דניאל כו'. שהיה לו ממשלה אצל נ

כולה מלתא לענין יראת חטא כדאמר בסוף מס' סוטה משמת רבי בטלה יראת  וד יש לומר  וע
 ל להבין". עכ"ל. לא תתני יראת חטא דאיכא אנא וק חמןנ' חטא ואמר ר

הוא  תכונות המראים שהצדיק הזה הוא הראוי להיות משיח,  המדברי המהרש"א מובן שו
תם הצדיקים  מצינו לא רק באוממשלה או יראת חטא. ומובן שהתכונות האלו  התכונה של  

גם בדורות שלאחרי זה. שהרי התכונה דממשלה הי' שייך כל  כים  שהוזכרו בגמרא, אלא שיי
,  ל הריש גלותא וכיו"ב. וגם התכונה דיראת חטא שייך בדורות הבאיםהי' המינוי שזמן ש

שאע"פ שהמשנה כותב שלאחר זמנו של רבינו הקדוש בטלה    וכמו שהביא המהרש"א עצמו, 
, מכל מקום אמר ר' נחמן על עצמו )שחי הרבה דורות לאחר זמן רבינו  195ענוה ויראת חטא 

 הקדוש( "לא תיתני יראת חטא דאיכא אנא".  

 

הגליון  מולהעיר    193 על  גינזבורגב הגה"ה  אוסף  שונות(  816מספר    ,מוסקבא  , כת"י  גירסאות  לוקטו    )שבו 
(https://www.nli.org.il/he/manuscripts/NNL_ALEPH990001466800205171/NLI#$FL77457547)    גורס ששם 

 אים וחסיד ושר הוה".ולתח סובל דרבינו הקדוש    ודאי היינוברש"י "

פרס, מצינו לחד דיעה    ךאודות הממשלה של דניאל, לכאורה יש להעיר שבנוסף להממשלה שניתן לו ע"י נבוכדנאצר ומל  194
  , אמרו רבותינו הוא ששבצר הוא דניאלשנקרא בשם "נשיא יהודה". ראה עזרא א, ח "לששבצר הנשיא ליהודה", וברש"י שם " 

 ". הוא הנשיא אשר לשבט יהודה . שיא ליהודהצרות. הנולמה נקרא שמו ששבצר שעמד בשש 

פירש בס' ",  ביראת חטא ממלא מקום אבותיו הוה ומה שכתוב בכתובות קג, ב אודות רבן גמליאל בנו של רבינו הקדוש "   195
לא  שכוונת הגמ' הוא , אלא נו הקדוש עצמושלא הי' בדרגת יראת חטא כמו רבי אילת אהבים )כתובות שם על רש"י ד"ה ההוא( 

 , ע"ש. יראת חטאגדול ממנו ב שמעון אחיו הי' ר' 

https://www.nli.org.il/he/manuscripts/NNL_ALEPH990001466800205171/NLI#$FL77457547


74 
 

ואע"פ שדרגת ר' נחמן ביראת חטא לא הי' באותו דרגא של רבינו הקדוש, וכמו שמבואר  )
 . ( , מ"מ אמר על עצמו שהוא ראוי להיות משיח משום שיש בו יראת חטא196בכ"מ

, שלכן  197יש צדיקים שיש להם דרגא מיוחדת של יראת חטא שגם בדורות הבאים  ומובן  
 שפיר גם עליהם אפשר לומר שהם ראויים להיות משיח. 

עוד טעמים למה רבינו הקדוש הוא הראוי  מה שכתבו שאר מפרשים  לפי  גם  ועד"ז מובן  .  נה
רו על רבי שהוא ראוי להיות  מ א  כן דל"  198בס' עין אליהו  שהובאלהיות משיח. ולדוגמא, מה  

שבזכות התורה    , עתה אקבצם  גוים נו בתגם כי י  '( פ"ק דף ח)ע"פ מה שאמרו ב"ב  ח  משי
כל  הוא לימד התורה ל התורה מישראל כי   חורבי הלא עשה שלא תשכ ,את ישראל  'יקבץ ה
 . וסידר המשנה"ישראל 

היו צדיקים שבדורותיהם  וכמו דמצינו ש  שייך בצדיקים שבדורות הבאים, ענין זה  גם  דמובן ש
התורה   נשתכח  תורה והם  ר"ל,    ל מישראכמעט  להרביץ  תלמידים  ושלחו  ספרים    חיברו 

 ים. בישראל ובזה פעלו שלא תשתכח התורה ח"ו לדורות הבא

ראוי  תכונות של האודות הבסוגיין  שאר הביאורים שמצינו במפרשים  לפי  מובן גם    עד"זו
 שייכים לדורות הבאים. שגם תכונות אלו להיות משיח, 

מיוחדים )בין מן החיים  ולכן מצינו במשך כל הדורות שלאחר זמן הש"ס שאמרו על צדיקים  
 . שהם ראויים להיות משיח  או מן המתים( 

 

. וכן מובן גם מסיפור הגמרא  (ואילך 76ראה אריכות הביאור בזה בס' ישראל קדושים לר' צדוק הכהן )מהדורת הר ברכה ע'    196
, וכ"ה בכמה  המובא בסוף סוטה, כדמוכח מגירסת העין יעקב שםהוא הוא הרב נחמן  ש  -)היראת חטא של רנב"י  שבת קנו, א, ש

. ולפי שיטת המהרש"א  ב  וכ"כ רש"י במגילה כח,"י כמבואר בדקדוקי סופרים שם , הוצאת מכון התלמוד הישראלי השלם,  כת 
וכו'   בא )בתחילה((  -  כאן מובן שהוא הוא הרב נחמן שהוזכר בסנהדרין כאן עי"ז שהי' לו כיסוי הראש, ופעם א' נפל הכיסוי 

   .)שאצלו לא זה בא מחמת כיסוי ראשו( ו ביראת חטא לא הי' כמו רבינו הקדושכדאיתא שם, שמזה מובן שדרגת

 אף משמת רב נחמן, ע"ש.  נחמן שוב לא בטלה ב, שדרגת היראת חטא של ר77בישראל קדושים ע' וראה המבואר  197

 . 619וראה ג"כ בס' צדקת הצדיק לר' צדוק הכהן, מהדורת הר ברכה ע'  מגילה ה, ב בסופו. 198



75 
 

 איך אפשר להשוות צדיקים בדורות הבאים להתנאים ואמוראים

איך אפשר להשוות הצדיקים שחיו בדורות מאוחרים יותר להצדיקים    : והנה יש המקשים . נו
הש"ס  בזמן  להיות    באםו  ?שחיו  ראויים  שהם  הש"ס  שבזמן  הצדיקים  על  שאמרו  מצינו 

יש צדיקים שהם באותואיך נימא  אבל  המשיח,   דרגא, ובפרט ע"פ    שגם בדורות הבאים 
ה להשוות  ואין  הדורות",  "ירידת  שיש  לצדיקים  הידוע  יותר  המאוחרים  בדורות  צדיקים 

 ? שבדורות הקודמים

לכן אל תתמה  : "ו199הנה המענה לזה הוא ע"פ המבואר בספר הגלגולים להאריז"ל, וזה לשונו
עד מאד בתכלית  נשמות עצומות    יו היאפשר ש  יכ  , םיצדיקים גדולתמצא  אם בדורות הללו  

ק ויעקב ומרע"ה  חאין דור שאין בו כאברהם ויצ  200ובזה תבין מ"ש רז"ל   .ראשונים יותר מכמה  
ובירה תוכיח שחזרה    ,201ר דרא י וכי אכשאמרו  '  מבגש  אעפ"י ו  וכל זה מבואר.   שמואל הנביאכו

ר  יאבל באנשים רשומים אפשר דאכש  , היינו בכללות הדור  , 202לראשונים ולא חזרה לאחרונים 
א  ו צריך לגלות בו חכמת האמת כדי שיבי ודרא בתראבדורותינו זה עתה שהוא    "ש וכ   . דרא

 .  מלכא משיחא הדבזכות הזוהר יתגל  203כמ"ש בתיקונים ,משיחה

בת קול ואמר פלוני ראוי לרוח הקודש   השאמרו יצא 204ראיה לזה מצינו בהרבה מקומות גם
איזה  ר דרא אך ביוהיינו כי בכללות הדור לא אכש,  ראוי לכך  הדור כמשה וכיהושע אלא שאין  

דהתם    ובהדיא אמרו על ר' פנחס בן יאיר שגדול ממרע"ה  ,ר יאנשים פרטים אפשר דאכש
 . 205נקרע הים סוף לס' ריבוא והכא לאדם א' והתם זימנא חדא והכא תלת זימנין 

משה לא ידע כי קרן עור פניו והוא היה  אלו  התנאים נשתבח בעצמו ש  אחרוןוכן רשב"י ז"ל  
וכשנסתכל משה    ואחרון התנאים  וכן ר"ע בן יוסף שהי' בן גר  ,206ת נשאויודע כנזכר באידר

 

 בשינויים קלים.  –בפרק ל"ב. הבא לקמן בפנים הוא ע"פ דפוס פרנקפורט דמיין שנת תמ"ד. וכן הוא בשאר הדפוסים  199

  .אין דור שאין בו כאברהם, ואין דור שאין בו כיעקב, ואין דור שאין בו כמשה, ואין דור שאין בו כשמואלבראשית רבה נו, ז:    200
)אין צדיק    וראה גם יומא לח, ב  וראה גם תקוני זהר תיקון סט )קיב, א( אודות משה רבינו ואתפשטותיה הוא בכל דרא ודרא וכו'.

 מדרש תנחומא פרשת מקץ אות ו.  נפטר כו'(.

 יבמות לט, ב. חולין צג, ב.  201

 יומא ט, ב.  202

 תיקוני זהר, סוף תיקון ו.  203

 סוכה כח, א. בבא בתרא קלד, א. סנהדרין יא, א )וראה בהגה"ה שם על הגליון(. אבות דרבי נתן ריש פי"ד.  204

 חולין ז, א.  205

וזכור נא מאמר רבי שמעון בן יוחאי עצמו ובאדרא רבא בפרשת נשא דף קל"ב  ראה ג"כ הקדמת הרח"ו לשער ההקדמות "  206
אמר רבי שמעון בן יוחאי כלהו בוצינין חברין דאתיין בהאי עזקא קדישא אסהדנא עלי שמיא עילאין דעילאין   " וזה לשונו   'עמוד ב

וארעא קדישא עילאה דעילאה, דאנא חמי השתא מה דלא חמא בר נש מיומא דסליק משה זמנא תניניא לטורא דסיני וכו' ועוד  
 '". נהירין ומשה לא ידע כי קרן עור פניו וכודאנא ידענא דאנפי 

כי דברים אלו כבשונו של עולם אין    , כי עם היות שרבי שמעון בן יוחאי אחרון שבתנאים זכה למעלה כזו  ,ואל יפלא האדם מזה
ועל דרך זה אל תתפלא ממה שנספר בסוף הקדמה זאת מענין החכם הקדוש   .רשות בפה לפרש עניינם הכמוס והחתום אצלינו

ואם תרצה תבין מה שאמרו בספר התקונין על דור הולך ודור בא   .ולא אוכל לפרש]=האריז"ל[  הנגלה אלינו בזמננו ובדורינו זה  
אמר רבי שמעון, חברייא בודאי קודשא בריך הוא אסתכם עמנא  ' " דא משה רעיא מהימנא וכנזכר בתיקונים ס"ט דקי"ב עמוד א

עילאין ותתאין למהוי בהאי חבורא, זכאה דרא דהאי אתגלייא ביה דעתיד כוליה האי לאתחדשא על ידא דמשה בדרא בתראה  
נא דס'  לקיימא קרא מ"ה ש"היה ה"וא שיהיה ואתפשטותיה הוא בכל דרא ודרא בכל צדיק וחכם דמתעסק באורייתא עד מניי 

 ". וראה מה שביאר בזה הבן איש חי, בספרו עוד יוסף חי, דרושים, בסוף פרשת האזינו. והדברים סתומים וחתומין '". רבוא וכו



76 
 

ומזדעזע   מפחד  היה  ר"ע  של  ככתוב  במזלו  בתורה  עסק  לי  אין  דר"ע ואמר    , 207באותיות 
 עכ"ל.  ". 208ודברים אלו נכוחים למבין ולכל מי שירצה להודות על האמת 

גדולים   צדיקים  ישנם  האחרונים  בדורות  שגם  ספרים  בכמה  כתבו  האלה,  הדברים  וע"פ 
. וכן כתב הרב  210. וכמו שמצינו מבואר כן לגבי הבעל שם טוב ושאר גדולי החסידות209ביותר 

הגר"א   אודות  מוולוזין(  חיים  ר'  הגאון  של  ותלמידו  אחותו  )בן  מאמציסלאו  חיים  אברהם 
 .211מווילנא 

 

הוא שהיה    ךדוש ברוקלו של רבי עקיבא בפרגוד של הזבאותה שעה ראה משה את ממדרש אותיות דרבי עקיבא, אות צ, "  207
היה משה    , מידה טעמי מדרששים וחמש ות של תורה ועל כל תג של כל אות ואות אומר עליו שלש מאות שייושב ודורש אות 

..." ע"ש עוד, וראה ג"כ מנחות כט, ב. במדבר  מפחד ומזדעזע ואומר אין לי עסק בשליחותו של מקום ואין לי עסק בדבר תורה  
 רבה יט, ו. 

הערה: ידוע השקו"ט בענין זה, איך אפשר לומר שיש צדיקים שהם גדולים יותר ממשה רבינו, בשעה שהתורה כתבה בפירוש  
האומר לחבירו איני מקבל ממך אם היית  )דברים לד, י( ולא קם נביא עוד בישראל כמשה וגו', וגם פסק השו"ע )יו"ד רמ"ב סל"ו( " 

מקרא משנה תלמוד ואגדה אפי' מה שתלמיד  ". ועוד זאת, דמבואר בירושלמי פאה פ"ב ה"ד "כמשה מלקין אותו משום בזיון
", )ועד"ז במגילה יט, ב, ובכ"מ(, ןאיך אפ"ל שר' עקיבא השיג יותר בתורה  ותיק עתיד להורות לפני רבו כבר נאמר למשה בסיני 

 ממשה רבינו. 

'. של"ה פ'  ענין ר"ע שהי' דורש כווכבר האריכו בענין זה גדולי הדורות, וביארו באופנים שונים. ראה פע"ח שער הנהגת הלימוד,  
(.  323  ע'  הר ברכהלר' צדוק הכהן )מהדורת  לקוטי מאמרים  חוקת. עקידת יצחק פ' חוקת )שער ע"ט(. באר שבע בהקדמה.  

ובעוד הרבה ספרים. וראה מה שליקט והאריך בענין זה בס' מאמרי ים החכמה ח"ב ע' תנה ואילך, )ובספרו דעה חכמה לנפשך  
קובץ ישורון חוברת  שיחות קודש תשע"ו, במאמר ולא קם נביא עוד בישראל כמשה, ובמאמר וגם בך יאמינו לעולם(. וראה ג"כ    –

 . ואכמ"ל. מא, ע' א'קעג ואילך

ואמנם עתה בדורות אחרונים אלו, כבר השכינה ירדה עד רגלין, וגם הנשמות שבדורות  וראה ג"כ שער הגלגולים הקדמה ה "  208
אותם הנשמות הראשונות העליונות,  אלו, הם מבחינת הרגלים. ולפי שבתחילה גלו כל הנשמות כולם שם עם השכינה, לכן עתה  

 ". אז הם יורדות להדריך ולהיישיר את אלו הנשמות השפלות, כדי שיתוקנו שכבר עלו ונתקנו,

וראה גם בס' כבוד חכמים )להרב שמעון מפינטשוב(    וראה ג"כ מה שליקט בענין זה בס' כדת נפש משיבת, ע' רמ ואילך.  209
 ירושלמי ברכות פ"ב אות טו. 

ראה בס' מאמרי אדמו"ר הזקן הקצרים ע' תקלא, שהרב המגיד ממעזריטש אמר על הבעש"ט שאם הי' בימי הנאים הי'    210
וראה בס' מאיר עיני הגולה ח"א אות קיז. אמת ואמונה )על    פלאי, ממיוחדים שבתנאים ע"ש. וראה גם בס' שפתי קודש מג, א.

 הרבי מקאצק( מהדורה החדשה ע' תקמג )אות תתנט(.  

  , ואדרבה לפי ערך גודל ירידת ושפלות הדור בתחתית המדרגהוראה בסוף ספר ויכוחא רבה, שמבאר אודות גדולי החסידות "
או כמו משא   ,כי מי שנתארך החולי אצלו יותר צריך רופא היותר חכם לרפאותו  ,צריכים נשמות היותר גבוהים ונעלים לתקנם 

כן הוא הדבר הזה מחמת עוצם    ,היותר כבידה שנפלה למטה לעומק תחתית צריך גבור היותר גדול להעלותה ולהגביה מנפילתה
ואנו רואים שנתגלה ספר הזוהר בדורות האחרונים מה שלא    .הירידה והשפלות מהדורות הללו לכן ירדו נשמות היותר גבוהים

..." ע"ש בארוכה. וראה ג"כ בס' מאמרי אדמו"ר הזקן על פרשיות התורה ומועדים כרך א, ע' שפא, מה שמבאר  זכו הראשונים
 הטעם למה אחר החורבן היו נשמות גבוהות כמו רשב"י שלא היו אפי' בזמן הבית, ע"ש.   

גם שכתבתי למעלה שהדורות מתקלקלין והולכין וכן הלבבות מתמעטין  בהקדמה לס' מדרש רות החדש )הדרת קודש(, "ה  211
מ"מ לא נפלאת היא ענין רבינו הגדול ז"ל אשר מימות רבנן סבוראי והגאונים ז"ל לא קם אשכול גדול    ג(,עירובין נ")כמאמרם ז"ל  

אבל יחיד בדור אפשר שיושפע    , כי כבר למדנו רבינו הקדוש האר"י ז"ל שזה רק על כלל כל דור  (,סוטה מ"ז)איש שהכל בו    ,כמוהו
כי לא יטוש ה' את עמו    ,בדור אחרון נשמה גבוה מאד אשר לא היה דוגמתו גם בהרבה דורות לפניו לתקון דורו ודורות הבאים

  ,שמגידי המוח הראשיים חוזרים ומתקשרים בהשוקים וירכים   , מי הנתוחכוזה מסכים למ"ש ח, )כשרואה התגברות הקלקולים ח"ו 
שהעולם  פר יצירה  וידוע מ"ש בס ,בעקב הרגל  דוביותר משתלבים ומתאחדים יח  י[והוא מ"ש האריז"ל שהמוחין מתלבשין בנה"]

וזהו ענין   . בביאור רבנו ז"ל "שע , זמן קיום העולם ך ועולם פירושו בין כלל העולם ובין מש  ,ושנה ונפש הם מכוונים בכל הפרטים
ונשא וגבה מאוד ה' דרגין נר"ן חיה יחידה ממטה    ,נשמת משיח בעקב זמן משך העולם שנאמר עליו הנה ישכיל עבדי ירום 

 (". היינו אדה"ר קודם החטא ,מאד אתוון אדם ,למעלה

 



77 
 

ואני שמעתי שנמצא  אודות רב שכנא, רבו וחמיו של הרמ"א, " 212ועכפהנ"ל מובן מה שמובא
בקראקא ש"ס שהגיה הגאון מ' שכנא ז"ל בפרק חלק בשמות של משיח שהגיה אני אומר  

 ".  לשכנו תדרשו  213שכנא שמו שנאמר 

? אלא התירוץ מובן ע"פ הנ"ל,  214דלכאורה תמוה איך השווה ר' שכנא את עצמו לחכמי הש"ס 
ור' שכנא הכיר בעצמו שגם הוא ראוי להיות   גדולים,  צדיקים  יש  דגם בדורות האחרונים 

 .216, ולכן רמז על עצמו שגם הוא ראוי להיות משיח 215משיח

שונים שהם  וע"פ יסוד זה מובן מה שמצינו במשך הדורות שאחר כך, שאמרו על צדיקים  
 ראויים להיות משיח, וכמו שנתבאר בפרק א של הספר. 

 . 217, וצרף לכאן אודות המושג "ראוי להיות משיח" לקמן סימן כו  תבאר  יוראה ג"כ מה ש

 

רבנו ע"ה, עזרא ע"ה, רבנו הקדוש,   אנו מתיחסים להגר"א בשורה של משה ח"א סי' ל"ב "  וראה ג"כ קובץ אגרות )להחזון איש(
והוא נחשב   ,שלא הואר עד שבא ונטל חלקו השהאיר במ ,קדוש מעותד לכךכשנתגלה תורה על ידו  ,הגר"ארב אשי, הרמב"ם, 

ומדרגתו ברוח הקדש    ,מב"ם הוא חולקרוגם על הרי"ף וה  ,בכמה מקומות בתוקף עוז  םכאחד מן הראשונים ולכן חולק עליה
את לצייר  כלל  אפשר  אי  בידינו  עתה  המצויה  התורה  בכל  העמוק  בעיון  ובבקיאותו  וביגיעתו  תבונתו  ובגודל    בחסידותו 

 אפשרותם...".  

"ואצלנו בשורה אחת רבינא ורב אשי והחתם סופר והדברי חיים   יציב ח"א סי' קיג שכותב על משקל זה  וראה בשו"ת דברי 
 וכיו"ב". 

שכנא    . ובבית שמואל שם כתוב " הגהות שי למורה )להגאון בעל שואל ומשיב( על בית שמואל שמות גיטין אנשים אות ש'  212
 ". בכ"ף הוא לשון שכינה לכן הגאון מהר"ר שכנא ז"ל נתן סימן על עצמו לשכנו תדרשו 

הגאון    וגם שמעתי דכשלמדכותב "  )דפוס ירושלים תשמ"ג ע' רמ"ה(דר הגט למוהר"ר מיכל ר' יוזפש  ס  -ועד"ז בס' ברכת המים  
בהגדה דפ' חלק שנחלקו שם בשמו של משיח וכל א' מביא סמך מן המקרא אמר הגאון אילו הייתי שם הייתי אומר שכנו   רהנזכ

 תסח. -וראה גם בס' פסקי ושו"ת מהר"ש מלובלין ע' תסז .ע"ש  " שמה שנאמר לשכנו תדרשו וגו' 

ונתבקש בישיבה של    ,ונשבה ארון הקודש  ,ה ביום בוא דבריך נטרפה השעהו" בהיות שבע  וראה גם שו"ת הרמ"א סי' כ"ה " 
הנקרא בשם קדשו מוהר"ר    (ה"ה אדוני מ"א )  , נשיא ישראל  ,גאון הגאונים  ,רב הרבנים  , רוח אפינו משיח ה'  , מעלה מאור הגולה

ו  " ם ורדפהו לשכנ ו" לקיים מה שנאמר בקש של   ,ר עליו היה נאמר צדק צדק תרדוףשא  ,ל ה"ה הכ"מ" שלום המכונה שכנ"ו זקצ
 ". תדרשו ובאת שמה 

 דברים יב, ה.  213

ונראה לבאר הקשר בין ביאת המשיח לפסוק זה, כי לעתיד יחזור השכינה לציון. וראה גם רמב"ן על הפסוק לשכנו תדרשו,  
  י יעקב קשתלכו לו מארץ מרחקים ותשאלו אנה דרך בית השם ותאמרו איש אל רעהו לכו ונעלה אל הר ה' אל בית אלשכותב " 

 (", והרי הפסוק הנ"ל בישעי' מדבר על ביהמ"ק השלישי לע"ל, שעפ"ז מבואר שהפסוק הזה מרמז גם על לעתיד. ג ,ישעיהו ב)

 שכנו שמו...".  אומר הייתי שם הייתי אילוובפרט לפי הלשון כמו שהוא בס' ברכת המים שם " 214

אודות גדולת ר' שכנא, ראה הנלקט בקובץ ישורון חוברת מ, ע' א'א בהערה.  ראה בס' עיני שמואל, עין הבדולח על הגמ' כאן.    215
 ובכ"מ. 

 וכבר מצינו שרב נחמן רמז על עצמו שהוא ראוי להיות משיח, כמבואר בסוגיין.  216

כי    ,ואמנם הלא חזינן זה  . הגדנו כי יתכן שבחושך בו יתרון מן האורח"ד ע' קמו: "  )לר' ירוחם ממיר(וראה גם בס' דעת תורה    217
כי יבא    ; לכאורה היה נאות יותר להיות כי משיח צדקנו יבא בדור מאיר ביותר  , ממנו משיח יבא  , מן החושך היותר גדול והחזק

אור יבא בדור חושך  ,באחד הדורות הכי מובחרים במאורי  זה    ,וזה הדור  .בדור של אפילה הכי מעורפלת   ,ולבסוף הנה בא 
 . משיח הנה בו יבא ,הוא הנהו הראש של כל הדורות ,המעורפל בכל אפילה

  ,אבל היות כן לא יהיה  !מהדורות הכי בהירים  ,ראוי היה שיהיה אחד מראשי גדולי הדורות הראשונים  ?ומי אז יהיה המשיח
  ! הוא יהיה המשיח  -הגדול של אותו הדור החשוך    , משיח יהיה הגדול הדור של אותו הזמן  !משיח יהיה איש מאנשי הדור שבו יבא

הגדול הזה הנה   ,ואיש כי יתגדל ויתנשא למעלה מן הדור אשר הוא חי בו . כל גדול נחשב תמיד רק לפי הזמן שבו נמצא , ובכלל

 

https://he.wikisource.org/wiki/%D7%99%D7%A9%D7%A2%D7%99%D7%94%D7%95_%D7%91_%D7%92


78 
 

 

  ,הנה כי המשיח יהיה הגדול של הדור הכי חשוך  !גדול נמדד רק לפי הדור  -",  גדול לא לפי הדור "בשם    ,מכנים אותו בשם מיוחד
 . וע"ש עוד. " ! הנהו אמנם יותר גדול מהגדולים הקודמים ,וכגדול של אותו הדור החשוך



79 
 

 האדמו"ר ממונקאטש  הסבר ע"פ  התכונות של משיח ביאור . יז סימן 

,  218קדים המבואר בס' דברי תורה להאדמו"ר ממונקאטש ביאור בהנ"ל בהעוד  יש להוסיף  . ונז
ש)לאחר שמקשה למה חשיב דניאל מן המתים, והלא היו כמה צדיקים מן המתים שסבלו  

 יסורים הרבה יותר מדניאל, ממשיך ו(מקשה כעין זה גם לגבי רבינו הקדוש עצמו, וז"ל: 

ולפי דברי הרמ"ע מפאנו ז"ל    , בין החיי רק רבינו הקדוש  ( המימרא  רב )בעלדחשיב    מהוגם  "
זהו רב רבי אבא שהיה תלמיד רבי שמעון בר יוחאי בקבלה    (מאמר שברי לוחות ד"ה ברם)

ולמה לא חשב את רבו רבי שמעון בר יוחאי שהיה צדיק הדור ויחיד    , מכותבי הזוהר הקדוש
בסוכה    , במדרגתו והם  "  ( ב  ,מה)וכדאמרינן  עלייה  בני  ראיתי  יוחאי  בן  שמעון  רבי  אמר 

וכן הוא בסנהדרין שם  ".  ואם שנים הם אני ובני הם  ,אם אלף הם אני ובני מהם וכו'   , מועטים
   (. ב , צז)מלעיל 

ואמרינן בפירוש בבבא מציעא    , 219וגם לענין יסורים הלא סבלו יסורים בצער מערה י"ג שנים 
אם כן יפלא מאוד    .עיין שם  ,דיסורי דרבי אלעזר ברבי שמעון עדיפי מיסורי דרבי   (א  ,פה)

שהיה עוד בחיים כנראה בזמן שהגיד    220ולא רבי אלעזר ברבי שמעון   , למה קחשיב את רבי 
או אביו רבי שמעון   ,למה לא חשבו בין המתים כבר ובעולם הבא המה  ,ואם לא   ,221רב זאת 

 . כנזכר לעיל 

יחוסם  וגם  נשמתם  שורש  לפי  בדיוק  רב  דחשב  ודאי  להיות    ,אלא  שייכות  להם  יש  אם 
מכל מקום תלוי גם כן בערך שורש וחלק    ,הגם דתלוי בחסידות וסבלות יסורים   .222משיח

".  ובאלו יש לומר דהוי קים להו כך   ,וגם אם הוא מזרע דוד המלך בשורש יחוסו כנ"ל   ,נשמתו
 עכ"ל בהנוגע לעניננו. 

. והמובן מדבריו הוא, שאין כוונת רב לומר שרבינו הקדוש ודניאל היו הצדיקים הכי גדולים  נח
)בכל התחומים( והסובלי יסורים הכי גדולים שחיו במשך הדורות ההם, אלא שרב חיפש  
צירוף של כמה ענינים ביחד: א( יחוס לדוד המלך. ב( חסידות )צדקות( גמורה. ג( יסורים.  

 שמתם )שהי' ידוע לרב(, ששייך לנשמת משיח.  ג( וגם לפי שורש נ

היו   שלא  )אע"פ  יסורים  וסובלי  גדולים  צדיקים  היו  ודניאל  הקדוש  שרבינו  שמכיון  דהיינו 
הצדיקים וסובלי יסורים הכי גדולים שבכל הדורות(, וגם היו מזרע דוד המלך וגם רב הכיר  

 לפי שורש נשמתם שהם ראויים להיות משיח, לכן אמר רב שהם הראויים להיות משיח.  

 

 מהדורא רביעאה אות פד.   218

 שבת לג, ב.  219

הדא הוא דכתיב אכן חליינו הוא נשא וגו', כגוונא  הם בדוגמת יסורי המשיח " ריב, א, דיסורי דר' אלעזר    ולהעיר מזהר ח"ב  220
 ". דא רבי אלעזר בארעא 

לכאו' צ"ע, שהרי בבבא מציעא פד, ב, מבואר שיסורי רבינו הקדוש התחילו לאחר פטירתו של ר' אלעזר בר' שמעון. וא"כ    221
 נמצא שבזמן שאמר רב מימרתו, שהוא בזמן יסורי רבי, לא הי' ר' אלעזר בר"ש בין החיים. 

( שהוא קיבל שרשב"י הי' משבט  88,  72וראה ג"כ מה שמבאר ר' צדוק הכהו בספרו תקנת השבין )מהדורת הר ברכה ע'    222
שמעון )ולא משבט יהודה(, וגם אופן עבודתו לא הי' כמו רבינו הקדוש, שלכן דוקא רבינו הקדוש הי' ראוי להיות משיח ודוקא  

 ואילך בארוכה.   88ע' ביאור הדברים ב' שמעון. ע"ש  רבינו הקדוש נקרא בשם "קדוש" ולא ר' אלעזר בר



80 
 

)והסובלי יסורים הכי גדולים(  ומזה מובן שלשיטת רב, אין הכוונה שרק הצדיקים הכי גדולים  
שחיו אי פעם יכולים להיות משיח, אלא שצדיק גדול שיש לו הצירוף של התכונות המיוחדות  

 האלו ביחד, מורה שהצדיק הזה הוא הראוי להיות משיח. 

ועפ"ז יש לבאר מה שמשמע מדברי רב שיתכן שיהי' צדיקים לעתיד בדורות הבאים שגם  
הם ראויים להיות משיח, כי לפי דברי רב אין צורך לחפש דוקא הצדיקים הכי גדולים שחיו  

והם מזרע דוד    שיש להם הצירוף של חסידות גמורה ויסורים גדולים  פעם, אלא צדיקים  -אי
 המלך ושורש נשמתם שייך לנשמת משיח. 



81 
 

 תכונות צריכות להיות להצדיק הראוי להיות משיח איזה 

להדיא כהבנת  שכאשר נסתכל היטב בדברי הגמ' ובמפרשים כאן, נראה  יש להוסיף,  . ו נט
שהטעם למה אמרו על צדיקים מסויימים שהם הראויים להיות  האדמו"ר ממונקאטש כנ"ל,  
הצדיקים הכי מושלמים בכל התחומים, אלא מפני שהיו  דוקא  משיח, הוא לא מפני שהיו  

והיו להם תכונות מסויימות שהם היוו סימן שצדיק זה הוא הראוי להיות   צדיקים גדולים, 
 משיח. 

וכמו שמצינו בסוגיין שרב אמר על דניאל שהוא ראוי להיות משיח, אע"פ שדרגתו בנבואה  
, וגם אמר על רבינו הקדוש שהוא ראוי להיות משיח,  223הי' למטה יותר מכל שאר הנביאים 

 אע"פ שהוא לא הי' נביא בפועל )ולמטה ממדריגת דניאל(. 

והביאור בזה מובן ופשוט, כי לשיטת רב, התכונות המיוחדות של הראוי להיות משיח הוא  
דרגת  מיעוט  )ובפרט שיסורים וחסידות גמורה )כמבואר בפרש"י(, ולא התכונה של נבואה.  

. ועד"ז אצל רבינו  224לא הי' מצד חסרון בו ח"ו, אלא מפני מיעוט הדורות נבואתו של דניאל  
חסרונו מצד  הי'  לא  אז  בנבואה  נפסקה  הקדוש, ההעדר  כבר  הזמן  מפני שבאותו  אלא   ,

 (.225הנבואה

והתורה  גדול מאד בענין החכמה  ידוע שרבינו הקדוש הי'  .  226ועד"ז בענין החכמה: הלא 
ואעפ"כ, מדברי רש"י מובן שאין זו התכונה המיוחדת שמחמתה אמר רב על רבינו הקדוש  

 שהוא הראוי להיות משיח. 

ואע"פ שמובן ופשוט שהצדיק הראוי להיות משיח צריך להיות צדיק גדול ביותר, אבל עם כל  
דהיינו  זה מובן מדברי המפרשים שלאו דוקא שיהי' הכי גדול בכל המעלות והשלימויות כולם,  

יהי' צדיק    הראוי להיות משיח יהי'שאע"פ ש צדיק השלם, אבל יתכן שבפרטים מסויימים 
אלא ש)בנוסף לזה שיהי' צדיק גדול ביותר בכלל(    אחר שיהי' לו תוספת מעלה בפרט מסויים.

 יהי' לו שלימות גדולה בתכונות מסויימות המראים שהוא הראוי להיות משיח.  

קרוב למשה  כליל המעלות כולם ויהי' נביא גדול  אע"פ שמובן ופשוט שהמשיח בפועל, יהי'  )ו
כאן הוא על הצדיק הראוי  וכו', הרי כמו שנתבאר בחלק ב של הספר,    227רבינו  המדובר 

 

223   " ג, א. סנהדרין צד, א אודות ההפרש בין דניאל להנביאים חגי זכרי' ומלאכי  ואיהו עדיף  ראה מגילה  אינהו עדיפי מיניה 
". ויש חילוקי דיעות האם  ואיהו לאו נביא איהו עדיף מינייהו דאיהו חזא ואינהו לא חזואינהו עדיפי מיניה דאינהו נביאי    ,מינייהו

א   טו,  מגילה  ראה  הנביאים.  שאר  ממדריגת  למטה  אבל  נביא  שהי'  ביניהם  מתווך  מקומות  ובכמה  לא.  או  נביא  הי'  דניאל 
)"ודניאל... נתנבאו"(. מגילה יד, א רש"י ד"ה נבואה. זח"ב רמח, א. מורה נבוכים ח"ב פמ"ה, )אמנם ראה לשונו בהלכות יסודי  

הלכות מלכים פי"א ה"ד )בהשמטת הצנזור( "נתנבא בו דניאל"; פירוש המשניות הקדמה לפ' חלק, היסוד הז',    התורה פ"ז ה"ב;
ההבדל השלישי(. מאירי סוף הקדמתו על ס' תהלים, ופתיחתו למס' אבות, לפני "סדר אנשי כנה"ג". דרשת תורת ה' תמימה  

ח"ד פי"ח ופרק כז. ספר הליקוטים להאריז"ל על   אבן גבאי(להרמב"ן. דרשות הר"ן דרוש החמישי. עבודת הקדש )לר' מאיר  
שמואל א, סי' ג. חדושי אגדות מהר"ל על סנהדרין צד, א ד"ה אינהו. שני לוחות הברית פ' חוקת, חלק תורה אור. דברי תורה  

.  להרה"צ ממונקאטש מהדורא תשיעאה אות טז. לקוטי הגר"א בסוף ביאורו על ספרא דצניעותא קטע ד"ה ידוע שהבדל עצמי
 ח"ו ע' שנ"א ואילך, ובריבוי ספרים שנסמנו שם.  תפארת צבי )שפילמאן(

 ת ההיא היתה הולכת ומתמעטת כו'".  ע"כי הנבואה ב ראה דרשות הר"ן שם 224

 סוטה מח, ב. ועוד. ראה יומא ט, א.  225

 ". ועוד. אין לנו בחכמה גדול מרבינו הקדוש ראה רמב"ם הלכות אבילות פי"ג הלכה י "  226

 רמב"ם הלכות תשובה פ"ט ה"ב. 227



82 
 

. ולכן בזמן  להיות משיח, שעדיין לא נחה עליו רוח ה' בשלימות ולא הגיע לשלימות מעלותיו 
יתכן שבפרטים מסויימים    , אע"פ שהוא צדיק גדול ביותר, מ"מיותו רק ראוי להיות משיחה

 .  228יש לצדיק אחר יתרון מעלה עליו 

שהוזכרו כאן  תנאים ואמוראים  הצדיקים והש פשוט, הרי בחלק ב של הספרוכמו שנתבאר  
על, שזה בא  ובגמרא כהראויים להיות משיח, עדיין לא הי' להם המעלות של המשיח בפ

. אלא שמכל מקום  למשיח רק אחרי שנחה עליו רוח ה' ונשלח להושיע את ישראל בפועל
הם כבר צדיקים גדולים ויש להם תכונות מסויימות שמראים שהצדיק הזה הוא הראוי להיות  

   . (משיח, וכמו שנתבאר שם בארוכה

. וכבר נתבאר בפרק א של הספר, שכאשר נתסכל בדברי הגמ' כאן ובמפרשים, נראה  ס
שהדיעות השונות אודות השמות של משיח שנזכרו כאן,  הוא כי כל שם מורה על תכונה  
מסויימת של משיח. ומחלוקת החכמים בזה שהביאו שמות שונות למשיח, הוא שכל דיעה  

 .  229ה העיקרית של משיח סובר שהתכונה הנרמזת בשם זה הוא התכונ 

ועוד זאת, שבדברי המפרשים עצמם אנו רואים ביאורים שונים מהם התכונות המיוחדות  
של רב נחמן ורבינו הקדוש ודניאל שמראים שצדיקים האלו היו ראויים להיות משיח. האם  
של   ראשון  )ביאור  הגלות  בזמן  ממשלה  או  רש"י(,  )כדעת  גמורה  וחסידות  יסורים  זהו 

 השני של המהרש"א(, וכיו"ב. המהרש"א(, או יראת חטא )ביאור 

הרי יוצא מכל זה, שלפי הבנת המפרשים, אין הכרח שהצדיק הראוי להיות משיח הוא הכי  
גדול בכל תחום, אלא שהצדיק הראוי להיות משיח )בנוסף לזה שהוא צדיק גדול בכלל(, יש  
לו תכונות מסויימות המראים שהוא הראוי להיות משיח. ויש מחלוקת בין החכמים מה הם  

 בדיוק אותם תכונות. 

 . בביאור המושג "ראוי להיות משיח"  סימן כו  במה שיתבאר אי"ה וראה ג"כ 

 

 עיני שמואל ע' יא, מה שביאר למה בזמן הגלות, משיח נקרא בשם בר נפלי. ע"ש. וראה גם בס' תוספת  228

באשר הרבה    ,כי המשיח אין לו שם ידועראה בפי' נזר הקדש על בראשית רבה כא, א )בפי' התיבות "זה אדם הראשון"( "   229
ב, ב "כי כל אחד אמר לפי דבקותו  כנראה הכוונה לס' של"ה בתולדות אדם,    -)  ופירשו חכמי האמת, נאמרו בו בפרק חלק  תשמו

ומדתו, דמיא להא דאיתא בפרק חלק מה שמו של משיח, דבי רבי שילא אמרי שילה שמו... פירש רש"י כל אחד הי' דורש אחר  
ד  חויש בכל א ,בהיות בכמה דורות עת רצון לגאולה ועת וזמן לכל חפץ  ,שכולם אמת  (-  שמו... כל אחד אמר לפי מדתו ודבקותו" 

הרב ארי' לייב ליפקין בשדי חמד פאת  בדברי  פרי צדיק ויגש אות ו.  ". וכן יוצא מהמבואר ב שם מיוחד כפי בחינת העת והדור
ע' כלל  האל"ף  מערכת  ע'    השדה  ח"ד  מאליהו  מכתב  כאן.  סנהדרין  על  מהרא"ל  אגדות  חדושי  שוהם  .  144ובספרו  אבן 

 וכמו שנתבאר בארוכה בפרק א.  אילת השחר )להרב שטיינמן( על התורה, על בראשית א, ב. )רובינשטיין( לג, ג ואילך.



83 
 

 למה נקט רש"י התכונות של יסורים וחסידות גמורה

ב'  דוקא  רש"י הביא  , ובהקדם הביאור שדברי רש"יהוסיף ביאור בבדרך אפשר יש ל. וסא
שנדון    ...דסובל תחלואים וחסיד גמור הוה"  , ובלשונווחסידות גמורה   תכונות של יסוריםה

שלפי  ולכאורה פשטות דברי רש"י מורים על זה  ".  וחסיד גמור היה  230ביסורין בגוב אריות 
יסורים, ב(   שיטת רב, יש שני תכונות שהם מורים שהצדיק הזה הוא ראוי להיות משיח. א( 

 חסיד גמור.  

א( הענין שהובא בהגמ' לעיל, אשר   מיוסדים על ב' דברים שונים:ולכאורה נראה שדברי רב  
וב( בנוסף לזה, משיח צריך להיות חסיד גמור, כי מובן מעצמו שרק    232. 231משיח סובל יסורים 

 מי שהוא צדיק גמור אפשר לומר עליו שהוא ראוי להיות משיח. 

שני תכונות שונות שאינם קשורים  רק  אמנם בעומק הענין יש לומר שב' התכונות האלו אינם  
 ששניהם מצורפים ביחד.   עוד זאת, זה עם זה, אלא 

והביאור בזה: מובן מעצמו, שהתכונה של יסורים לכשלעצמו אינו סימן ע"ז שהצדיק הזה  
הוא ראוי להיות משיח, כי יתכן שהיסורים האלו הם לכפר על איזה נדנוד עבירה ודקדוק קל  

 

 יסורים קשים". ראה גם רש"י על שיר השירים ה, ח, שמשמע שהשלכת דניאל לגוב אריות הי' " 230

וראה בס' דברי תורה הנ"ל שמקשה שלכאו' לא הי' יסורי דניאל רק לרגע, וע"ש שמבאר באופן אחר לפי דרכו מה היו יסורי  
,  ד וע"ע בילקוט שמעוני על עזרא ה, טז )רמז תתרסח(, ורש"י על יחזקאל יד, י וראה להלן.  דניאל. וראה ג"כ בס' בן יהוידע כאן.

 אודות צרותיו של דניאל.  

כמבואר בסמוך לעיל "ורבנן אמרי חיוורא דבי רבי שמו שנאמר )ישעי' נג, ד( אכן חליינו הוא נשא ומכאובינו סבלם ואנחנו    231
  הולך על רבינו הקדוש בעצמו, "חיוורא דבי רבי"גם הלשון  ,  כמה מפרשיםפי  ולהעיר של] חשבנוהו נגוע מוכה אלקים ומעונה".  

אמנם מדברי    (.. ועוד(פ' ויצא ל, ל)  ,במגלה עמוקות על התורה   וכ"כבס' אדרת אליהו )להרב עמנואל חי ריקי( סנהדרין כאן.  )כ"כ  
 .  [ רש"י שפירש "מצורע של בית רבי" לא משמע כן

ליתא מאמרו של    (2בכת"י )קרלסרוהה רוכלין    -)  ובפרט באם נאמר שבגירסת הגמ' שהי' לפני רש"י לא הי' מימרתו דרב נחמן
שדברי  (, שנמצא  -אות ד.    194רב נחמן. ובכתב יד מינכן ניתוסף מאמר זה בגיליון. עי' בדקדוקי סופרים מסכת סנהדרין כאן, ע' 

 . רב באים בהמשך ישיר לדברי רבנן אשר חיוורא דבי רבי שמו

מבואר אשר משיח "יתיב ביני עניי סובלי חלאים, וכולן שרו ואסירי בחד זימנא, איהו שרי חד  )סנהדרין צח, א( וגם בע' שלפנ"ז, 
אמר רבי אלכסנדרי מלמד שהטעינו  שנאמר אודות משיח "  ולעיל צג, ב מבואר אודות הפסוק "והריחו ביראת ה' וגו'"   ואסיר חד". 

 ". מצות ויסורין כריחיים

, שדברי רב באים בהמשך למאמרו של רב נחמן. ע"ש. אמנם מ"ש בפנים  ולהעיר אשר המהרש"א מבאר דברי רב לפי גירסתינו
 . זה יש לומר שדברי רב באים בהמשך לדברי רבנן אודות חיוורא דבי רבי, ולפי הוא לפי שיטת רש"י אשר לא ביאר כן 

נה של יסורים )וחסידות גמורה( הוא כי  ההכרח לפרש שכוונת רב הוא להתכו, שלשיטת רש"י,  הוסיףועל דרך הפשט יש ל   232
שבהם הובדלו מכל  )  ניהםתכונות השוות ביכוונתו הי' לה מזה שרב מביא רק רבינו הקדוש ודניאל )מכל שאר הצדיקים( מובן ש

משא"כ לשיטת המהרש"א  )ענין זה מצינו שנשתוו בהב' תכונות של יסורים וחסידות גמורה. , ובהמיוחסים לדוד( שאר הצדיקים
לכאו' היו עוד צדיקים בדורות שלפני רבינו הקדוש  ' להם ממשלה, הרי  יהוא שה  רבינו הקדוש ודניאל   בין שהתכונה המשותפת  

  . , כמו זרובבל(ממשלהשהיו מזרע דוד וחסידים גמורים שהי' להם  



84 
 

. ורק באם נימא שהצדיק הזה הוא חסיד גמור שאין צריך כפרה כלל על עוונותיו,  233וכיו"ב 
 .  234מובן שיסורים האלו יכולים להוות סימן שהצדיק הזה הוא ראוי להיות משיח

דברי הגמ' לעיל שמשיח סובל  ל  באים בהמשך  ועפ"ז יש לומר בדרך אפשר, שדברי רב  
המוכיח על צדיק שהוא הראוי להיות משיח הוא זה שהוא סובל    סימןיסורים, ומזה מובן שה 

יסורים. אמנם סימן זה אינו מהווה סימן מוכיח אלא אם כן הוא מצורף עם עוד תנאי שהצדיק  
)ולאידך גיסא מובן שהסימן של חסיד גמור לכשלעצמו אינו   וכנ"ל.  הזה הוא חסיד גמור, 

י להיות משיח, אלא הוא מצורף עם התכונה  מהווה סימן מוכיח על זה שהצדיק הזה הוא ראו
 של יסורים(. 

]ואף שמצינו בחז"ל שיש כמה צדיקים גמורים שסובלים יסורים שאינם בשביל כפרת עון,  
, מ"מ מובן מכהנ"ל שלא כל צדיק גמור הסובל יסורים הוא  235ונקרא בשם יסורים של אהבה

הראוי להיות משיח, אלא דוקא צדיק כזה שהוא מזרע דוד ונשמתו שייכת לנשמת משיח,  
 וכנ"ל[.  

ועפ"ז יש לבאר הטעם למה רש"י מקדים הענין של יסורים לפני "חסיד גמור", כי כוונת רש"י  
כאן הוא היסורים, אלא שזה בא בצירוף עם  הסימן  שלפי שיטת רב, עיקר    להשמיענוהוא  

 .  236חסידות גמורה 

 

 וכמבואר ביבמות קכא, ב, ועוד, שהקב"ה מדקדק עם צדיקים כחוט השערה.  233

והמבואר בפנים הוא ג"כ תירוץ על זה למה לא אמר רב על דוד המלך עצמו שהוא יהי' משיח מן המתים, )דבנוסף לזה שמבואר  
דאע"פ שדוד המלך סבל הרבה יסורים,   בהמשך הגמ' אשר רב למד מהפסוק שמשיח לא יהי' דוד המלך בעצמו, הנה עוד זאת(

הדור. )ראה בס' אבן השהם )רובינשטיין( לד, א. ומביא שם שרב לשיטתי' שאמר    אמנם הי' זה תיקון ותשובה, ולא יסורים על עון 
 ". ע"ש(.אמר רב כי מעיינת ביה בדוד לא משכחת ביה בר מדאוריה בשבת נו, ב " 

שיסורי משיח אינם לתועלת עצמו )לכפר על עונותיו וכיו"ב( אלא רק לתועלת בנ"י, כלשון הפסוק  וכמובן מדברי הגמ' שלפנ"ז,    234
 וכמבואר כעין זה גם בפסיקתא רבתי פיסקא לו )קומי אורי וגו'(, ועוד מקומות.  וגו'", אכן חליינו הוא נשא  " 

  16ראה ברכות ה, א ואילך. וראה המקורות שנלקטו בענין זה בס' אנציקלופדי' הלכתית רפואית כרך ד, ערך יסורים, ע'    235
 טל אורות שנסמנו להלן, לגבי החילוק בין יסורי משיח ליסורי שאר הצדיקים. ס' ואילך. ואכמ"ל. וראה בס' תורת חכם ו

לכאו' יש להקשות על זה: איך אפשר לומר על דניאל שהוא הי' חסיד גמור ולא נצרך ליסורין לכפר על עוונותיו, כאשר במס'   236
מפני מה נענש דניאל מפני  בעל המימרא דידן( "   -    רב בבא בתרא ד, א מבואר )ולחד דיעה שם זה נאמר ע"י רב יהודה אמר  

  , ותקרא אסתר להתך (אסתר ד, ה)  אילימא משום דכתיב   ,ודניאל מנלן דאיענש...". וממשיך הגמ' שם "שהשיא עצה לנבוכדנצר
דשדיוהו    ,אלא למ"ד שכל דברי מלכות נחתכין על פיו מאי איכא למימר  ,הניחא למ"ד שחתכוהו מגדולתו  ,ואמר רב התך זה דניאל

 ". לגובא דארייוותא 

א( איך אפשר לומר שדניאל הי' חסיד גמור,   שמזה משמע שזה שדניאל נדון ביסורין בגוב אריות אכן הי' בתור עונש. וא"כ צ"ע: 
באם עשה עבירה שנצרך לעונש, ב( לכאו' מה ההוכחה מהיסורין שלו שהוא הראוי להיות משיח, הלא היסורין היו בתור עונש,  

משיח אינם בתור עונש, וכנ"ל בפנים. )ודוחק לומר שכוונת רש"י הוא שעי"ז שהוא נשלך בגוב אריות ונתכפר לו על מה    ויסורי 
 שיעץ לנבוכדנאצר, שוב נעשה חסיד גמור וראוי להיות משיח(.

שבעל המימרא כאן הוא רב, ומפורש במס' מגילה טו, א, שרב סובר שדניאל נקרא התך מפני שחתכוהו מגדולתו.    ,ויש לתרץ
שההשלכה בגוב אריות    יוצאומהגמ' הנ"ל בבבא בתרא מובן, שלשיטת האומר שעונשו של דניאל הוא זה שחתכוהו מגדולתו,  

 ע"ד יסורי המשיח.  ,)ולא עונש( הי' ענין של יסורים בפ"עההשלכה בגוב אריות שרב לשיטתי' סובר ש לא הי' עונש. וא"כ מובן 

]ואע"פ שההשלכה בגוב אריות קרה לפני הזמן שחתכוהו מגדולתו, שהרי דניאל נשלך בגוב אריות בימי דריוש המדי, כמבואר  
שחתכוהו  כמבואר ברש"י מגילה שם ד"ה שחתכוהו, וז"ל "   -בדניאל פרק ו, והוא נחתך מגדולתו בימי אחשורוש שהי' לאח"ז )

וכן דריוש המדי שנאמר ועלה מנהון סרכיא תלתא די דניאל    , שהרי בלשצר השליטו תלתא במלכותו  ,בימי אחשורוש.  מגדולתו
וכשמלך אחשורוש    ,(ו, כט  וכן כורש שנאמר ודניאל הצלח במלכות דריוש ובמלכות כורש פרסאה )שם)דניאל ו, ג(,   חד מנהון

 

https://he.wikisource.org/wiki/%D7%A7%D7%98%D7%92%D7%95%D7%A8%D7%99%D7%94:%D7%90%D7%A1%D7%AA%D7%A8_%D7%93_%D7%94


85 
 

ביותר ואע"פ ש גדול  צדיק  להיות  צריך  עיקר ה237מובן מעצמו שמשיח    סימן , אמנם מ"מ 
 .238המוכיח שהצדיק הזה הוא הראוי להיות משיח הוא היסורים שסובל. ודוק

 

(, מ"מ ההשלכה בגוב אריות לא הי' עונש וכפרה על זה שדניאל השיא עצה לנבוכדנאצר ליתן צדקה. ויש לומר  -ו"  חתכו מגדולת
הוא זה שחתכוהו   הביאור בזה שהעונש על העצה הי' צריך להיות מדה כנגד מדה, ורב סובר שהעונש הראוי )מדה כנגד מדה(

מגדולתו ולא זה שנשלך לגוב אריות. )ראה חוסן ישועות על בבא בתרא שם ועוד(. וא"כ נמצא שזה שנשלך לגוב אריות הי' ענין  
בפ"ע, ולא בתור עונש. וע"ע במהרש"א על ב"ב שם ד"ה שחתכוהו, שיש לו שיטה אחרת מרש"י בזה, ע"ש. וע"ע בס' אמונת  

 על פ' זכור[.  עתיך )להרב משה וולפסון(

אין מזה סתירה למה שכותב רש"י שדניאל הי' חסיד גמור, כי כבר ביאר  ונענש ע"ז,    השיא עצה לנבוכדנאצרדניאל  ש  אע"פו
כד( שכוונת דניאל בהשיאו עצה זו לנבוכדנאצר הי' בכדי להחיות    רש"י במס' סוטה כא, א ד"ה הן, )וכן מבואר בשמות רבה ל, 

עניי ישראל. וראה בשו"ת צפנת פענח החדשות ח"ב ע' רסג דלא הי' איסור אז על בני ישראל לקחת צדקה מנבוכדנאצר כי זה  
ן עצה לנבוכדנאצר  הי' בגדר פקוח נפש אצלם. ולכן זה לא נחשב לפגם בחסידותו של דניאל. אלא שמ"מ מכיון שסוף סוף נת

 שגרם שימשך מלכותו עוד שנה, קיבל עונש מדה כנגד מדה שנחתכה גדולתו. ודוק. וראה ג"כ בס' אמונת עתיך שם. 

שם ד"ה שכל, שיש אומרים שדניאל נענש הרבה שהרגו המן, אבל דיעה זו חולק על שיטת רב האומר   ]וע"ע בתוס' בבא בתרא 
 שדניאל נענש עי"ז שחתכוהו מגדולתו. ע"ש[.  

, שלא הי' להם שום  היו צדיקים שלמים ביותר וכמבואר בכמה ספרים, שהצדיקים האלו שנקט רב )רבינו הקדוש ודניאל(  237
פרי צדיק )לר' צדוק הכהן( פ' פינחס   .מ"הפ שער רישא דזעיר אנפין()עמק המלך שער טז  אודות דניאל בס'  חסרון ח"ו. ראה  

וראה אודות    (.שעליו נאמר שביקש הקב"ה לעשותו משיח, ע"ש  סוף אות טו )ע"ש שדניאל תיקן בימיו יותר מחזקי' מלך יהודה
ובספרו ישראל קדושים  גם ביחס לחזקי' מלך יהודה(. , )ושם מעלתו 88ע'  רבינו הקדוש בס' תקנת השבין )מהדורת הר ברכה(

 ואילך.   75ע'  )מהדורת הר ברכה(

238   " איש מכאובות וידוע חולי. פירוש דבר זה  וראה בס' תורת חכם )להרב חיים הכהן מארם צובה, תלמיד הרח"ו( ע' יז, ב 
קבלתי ממורי הרב האלקי זלה"ה כי מי שהוא הגואל את ישראל יש נמצא בו שני סימנים. שיהי' איש מכאובות וידוע חולי. ופירוש  

חולי, זהו משמו  הדברי הוא, איש מכאובות כי תמיד לעולם יימצא בו ייסורין, וג"כ יהי' בו חולי אחד ידוע תמיד קבוע, היינו וידוע  
וכן נמצא ברבו האר"י זלה"ה וג"כ נמצא בו זלה"ה  הדברים ג"כ בס' טל אורות להר"מ פאפירש דרוש לפרשת    ו ". והובא ז"ל. 

 בחוקותי )סה, ג(.

ואע"פ שהמבואר שם בענין יסורי משיח הוא קצת שונה מיסורי רבינו הקדוש ודניאל המוזכר הכא ברש"י, מ"מ עכ"פ אנו רואים  
 מזה שהצדיקים בדורות שלאחרי דורו של רב נקטו לסימן שאותו צדיק שיש לו יסורים הוא הראוי לגאול את ישראל. 



86 
 

   דניאל איש חמודות המעלות שלסימן יח. 

ויש להוסיף ביאור בשייכות התכונה של יסורים למשיח,  סב זה שרב  הוספת טעם ל וגם  . 
 .  בהקדם ביאור ענין יסורי דניאל  , אשר יובןדוקא דניאל שמתו כבר(כל הצדיקים  בין  מ)בחר  

לא    ,איש חמודות סבל יסורים שכתב דדניאל  ובמה  וז"ל "בס' דברי תורה שם, מקשה  הנה  ד 
רק ראה נסים וחסדי    , והרי גם באותו לילה לא סבל   ,239מצינו רק בגוב האריות באותה לילה 

האריות הסבירו    ((פ"ג) ובספר יוסיפון    240שאמרו חז"ל   כמו )  , ה' כאשר השליכוהו לבור מיד 
ונוסף על זה    .וישישו לקראתו בכבוד כאשר ישישו הכלבים אל אדוניהם  ,פניהם וילחכוהו

 .. .241נשלח מן השמים על ידי חבקוק הנביא באותו לילה לילך לדניאל בגוב האריות וכו' 

הגם שלא היה הפחד רק זמן    , היסורים שסבלבשביל גודל  ולענין דניאל יש לומר מה דחשבו  
זה אינו מגוב האריות אך מענינו    , וכשהשליכוהו הבורה מיד נעשה לו נס כנזכר לעיל  ,מה

ואתה לך וחתום  '  ( יג-ד   , ראה דניאל יב)ונאמר לו    , כי לדניאל גילו זמן ביאת משיח  ,דמשיח
שהראו לו    ,היש יסורים גדולים מזה  .הדברים ולך לקץ ותנוח ותעמוד לגורלך לקץ הימין'

כאשר אנו רואין האיך נתמשך בעונותינו    ,במחזה אריכות הגלות מאוד מאוד עד זמן הגאולה
  (, בקבר )שהוא ילך וינוח  וגם אמרו לו   .לזמן רחוק כזה   ( בעתה)והוא ראה אז הזמן    , הרבים

ואין    , רק שיעמוד לגורלו בקץ הימין בתחיית המתים בין הצדיקים   , ולא יראה הגאולה בחייו
ומאן יכול למיקם בהו    ,לך צער גדול מזה בראותו גודל צרות הגלות שיהיו לזמן ארוך מאוד 

 ". ולמיסבל להון

מפרש דעיקר יסורי דניאל לא היו זה שנשלך בגוב אריות, אלא  והנמצא מבואר בדבריו, ד 
 . הצער שסבל במשך ימי חייו מזה שידע שיהי' אריכות הגלות

עיכוב הגאולה. וזה  אודות  , שיסורי דניאל הם היסורים  כאן   דע יוכעין זה מפרש גם הבן יהו
דניאל הייתי    ני בימים ההם א  242ד ניאל סי' יו"ד כתיב בד כ  ,רין בשביל ישראל ווסבל יס "   : לשונו

תי  כך לא סו ות לא אכלתי ובשר ויין לא בא אל פי וסד עים ימים לחם חמוומתאבל שלשה שב
כי מן היום    243אמר שם  וד וע  . עים ימיםבער מלאת שלשת ש ויאמר אלי אל תירא דניאל 

".  ואני באתי בדבריך   ריך ן ולהתענות לפני אלקיך נשמעו דבבין אשר נתת לבך להוהראש
שהזכיר עכ"ל.   הפסוקים  על    ,ואותם  שהתענה  ה מדבר  בנין  עיכוב  בשביל  דניאל  תעניות 

 .  244, כמבואר במפרשים שםאו אריכות הגלותביהמ"ק 

מתאים עם המבואר בכ"מ, שיסורי המשיח הם על  ביאור הנ"ל בענין יסורי דניאל,  הנה  ו.  סג
 עיכוב הגאולה.  

 

, שדניאל נשלך לגוב אריות עוד פעם בימי כורש, ושהה שם ז' ימים.  175מדרש בראשית רבתי ע'  שמצינו ב  יש להעיראמנם    239
   ש.ע" 

 . זהר חלק א קצא, א. , מזמור סדעל תהלים מדרש שוחר טובראה  240

 יום ב' דשבועות.   רמזי רוקח, על הפטורת  פי' המיוחס לרס"ג על דניאל ו, כג.ראה יוסיפון שם.   241

 דניאל י, ג.  242

 דניאל י, יב.  243

 מצו"ד, ופי' המיוחס לרס"ג, ושאר מפרשים על דניאל י, ג. ראה רש"י,  244



87 
 

. דבכ"מ מבואר  245יסורי המשיחאודות  יאורים שונים  ת  ובא מובעוד ספרים,  דהנה בחז"ל  
   . 247שהוא מתייסר בבית האסורים   או  ,246הוא נגוע ומוכה וסובל חלאים מפני עונות ישראל  ש

 

מדרש שמואל פרשה יט  ;  ראה סנהדרין צג, ב "והריחו ביראת ה', אמר רבי אלכסנדרי מלמד שהטעינו מצות ויסורין כריחיים"   245
הובא בילקוט שמעוני ישעי' רמז תעו( "לשלשה חלקים נתחלקו היסורין, אחד לדורות ולאבות, ואחד לדורו של שמד,    )ועד"ז

ואחד למלך המשיח". )ובמדרש שוחר טוב על תהלים פ"ב )עה"פ תהלים ב, ז( ופט"ז )עה"פ טז, ד(, כתוב שם במקום "ואחד  
ילקוט  ;  "ואחת מלך המשיח"((שם  וב מהדורת בובר גורס בפט"ז  "ואחת דורו של משיח" )ובמדרש שוחר ט   – למלך המשיח"  

)ממדרש פסיקתא רבתי   ישעיהו רמז תסט  "פיסקא  סוף  שמעוני  ציון((  )ותאמר  צאולב  ומסיח במלך    .לאמר לאסורים  עומד 
כה אמר ה' בעת רצון עניתיך וגו' ואצרך, ועד עכשו הוא עתיד להבראות, מהו ואצרך אמרו רבותינו אין סוף ליסורים    .המשיח

שהוא מתיסר בכל דור ודור לפי עונות הדור, אמר הקב"ה באותה שעה אני בורא אותו בריה חדשה ואינו מתיסר עוד ואצרך  
 ".  ואתנך

אליהו ז"ל תופשו בראשו ומניחו בחיקו ומחזיקו    ,שהוא תאב את ירושלים  דובתוכו משיח בן דוובמדרש כונן, מזרח גן עדן, כתוב " 
וכל   , בעונותינו עד זמן שיבא הקץ  מדוכאוכן כתוב והוא מחולל מפשעינו   ,וא"ל סבול יסורין ודין מרך שמייסרך על חמאת ישראל

ובוכיו    ,באים אבות העולם ומשה ואהרן דוד ושלמה וכל מלכי בית רוד ונביאים וחסידים ומקבלין פניו  טשני וחמישי וכל שבת וי" 
והוא בוכה עמהם יוצא   ,עמו  לבא ושלשלאות שבצוארך מתנתקות ואתה  דין מרך שהקץ קרוב  וא"ל סבול  לו טובה  ומחזיקין 

 ". לחרות 

ובספר הליקוטים להאריז"ל ישעיהו סי' ל"ח "כי בכל דור ודור הקב"ה שולח ניצוץ משיח כדי שאם נזכה יגאלנו ולהאיר ]ו[העולם  
אם יהי' צדיקים בתורתו שלא יאבד העולם, או להחזיר אותו הדור שהוא בו בתשובה אם יהיו רשעים וחטאים ולקיום הברית  

   ירפא להם".ולסבול יסורים על עון הדור ובחבורתו  

סנהדרין צח, א "והיכא יתיב אפיתחא דקרתא ומאי סימניה יתיב ביני עניי סובלי חלאים וכולן שרו ואסירי בחד זימנא איהו    246
 ראה בס' תורת חכם שהובא לעיל. "חיוורא דבי רבי שמו...".  בסוגיין  כן ו  שרי חד ואסיר חד, אמר דילמא מבעינא דלא איעכב".

  ואינון,  בגלותהון   דישראל  צערא  למשיחא   ליה  דאמרין   ריב, א )וראה ג"כ זהר חלק א לח, א ואילך( איתא "בשעתא  ,חלק בובזהר  
  והוא ( "ה,  נג  ישעיה)  דכתיב  הוא   הדא,  דבהו  חייבין  אינון  על  ובכי   קלא  ארים,  למאריהון  למנדע  מסתכלי  דלא,  בהון   די  חייביא
  דבני  היכלא  דאקרי  חדא  היכלא  אית  דעדן  בגנתא.  באתרייהו  וקיימין  נשמתין  אינון  תייבין",  מעונותינו  מדוכא  מפשעינו  מחולל
  ואלמלא ,  עליה   אתיין  וכלהו,  עליה  דייתון,  דישראל  יסוריהון  כל,  כאבין  וכל  מרעין  לכל  וקארי ,  היכלא  בההוא  עאל  משיח  כדין,  מרעין
דאורייתא". ובפי' אור יקר    עונשי  על  דישראל  יסוריהון  למסבל  דיכיל  נש  בר  הוי  לא,  עליה  ונטיל  דישראל  מעלייהו  אקיל  דאיהו

ויש לומר   ,ואם תאמר היאך אפשר שיהיה בגן עדן ויהיה חולה( מבאר בזה " , וראה גם שם ע' עזעל זהר ויקהל, ע' עח)להרמ"ק  
אמנם המשיח הוא בעל גוף    . שאין ענין משיח כשאר נפשותם של צדיקים שנסתלקו מן הגוף ואינם גוף לכך אינם בעלי יסורין 

אם כן הוא בגוף כשאר בני אדם וסובל יסורין    ,ממש שנכנס מן העולם הזה לתוך גן עדן שכבר נולד ולא מת אלא נאסף שם חי
   (.ע' קטוסוף באגרות רמח"ל  וע"ע) ".על ישראל להקל מעליהם   , וחבורות פצע כדפירשו בגמרא

הוא אסור בעונות ישראל  בסוף הספר( "משיח בן דוד ..    11, ע'  ראה מדרש אותיות דרבי עקיבא השלם )מהדורת זכרון אהרן  247
אבן עזרא על   ".שהקץ קרוב לבא ושלשלאות שבצוארך מתנתקות ואתה יוצא לחרות" שהובא לעיל  מדרש כונןוחולה בעונותיו". 

ועד"ז בפירושו על שיר השירים  ".  ל כי ביום שחרב בית המקדש נולד משיח והוא אסור בזיקים "שאמרו קדמונינו זישעי' נב, יג " 
בהגדה זרה באה בדברי רבותינו והוא אמרם שביום שחרב בית המקדש נולד  "   ס' הבתים )מהדורת הרשלר( ח"א ע' קפח ז, ו.  

ביום שחרב בית המקדש  ...    משיח ואמרו שהוא אסור בזיקים ופצרפים בידו וכל היום כורת הזיקים ולא יהיו נכרתים עד עת קץ 
ה מצד שהקץ לא הגיע  זוהוא אסור בזיקים ומשתדל לכרות הזיקים אבל ימנע   ,כי בכל דור ודור ראוי שיבא בו משיח  ,נולד משיח

קלח  ע'  רים  על שיר השי   ,תוספות השלם על מגילות".  במלאכה הזאת עמל גדול אמר וכן משחת מאיש מראהו   ומפני כי,  עדין
ראה    –  ועד"ז הובא בכמה מדרשים   פו.  ע'על מגילת רות  וחבלים הבאים עליו כמים". ועד"ז שם  "משיח חבוש ואסור ביסורין  

רמו )ממדרש פסיקתא  (;  גילי מאדסוף פיסקא    רמא )ממדרש פסיקתא רבתי  קצח;  ; קעא;צ-פט   מודיםילקוט מדרשים ח"ד ע
וישבת בחושך ואפילה ועיניך לא ראו אור וצפד עורך    , והיית שחוק ולעג באומות העולם בשביל ישראל"  (שוש אשישרבתי פיסקא  

 . ..." שנצטערת עליהם ביותר וחבשוך בבית האסורים... חשכו מצום וכחך יבש כחרס  ועיניך, על עצמך וגופך יבש היה כעץ 

וככל הנראה הציטוט   – פיסקא קומי אורי  בילקוט שמעוני רמז רצט )ממדרש פסיקתא רבתי וכנראה שזהו ג"כ הכוונה בהמבואר  
א"ל הללו שגנוזים אצלך עונותיהם עתידים להכניסך בעול ברזל ועושים  " וזה לשונו  הנ"ל מפיסקר שוש אשיש הוא המשך לזה(  

ובעונותיהם של אלו עתיד לשונך להדבק בחכך רצונך בכך, אמר משיח    ,אותך כעגל הזה שכהו עיניו ומשנקין את רוחך בעול
אמר לפניו רבש"ע בגילת    ...לפני הקב"ה רבש"ע שבא אותו צער שנות רבות הם, א"ל הקב"ה חייך וחיי ראשך שבוע גזרתי עליך  

אמרו שבוע שבן דוד בא בו מביאין קורות של ברזל ונותנים    ...לבי ובשמחת לבי אני מקבל עלי על מנת שלא יאבד אחד מישראל 
לו על צוארו עד שנכפף קומתו והוא צועק ובוכה ועלה קולו למרום, אמר לפניו רבש"ע כמה יהא כחי כמה יהא רוחי וכמה יהא  

 . ..." נשמתי וכמה יהא אברי לא בשר ודם אני, על אותה שעה היה דוד בוכה ואמר יבש כחרש כחי



88 
 

על  ם  ובל ייסורישס,  ייסורי המשיח הם בעיקר יסורים נפשייםאמנם בכמה מקומות מבואר ש
 .  זה שמתעכב הגאולה 

בשביל עוונות בני ישראל,  תחלואים  מקבל על עצמו  המבואר בכ"מ שמשיח  דהיינו שבנוסף ל
עול הגלות  כדי בנ"י  ו   להקל  על  להגאולה לכפר  בעוד מקומות מבואר  , הנה  248כדי שיזכו 

הםשעיקר   שלו  עיכוב    היסורים  על  ומצטער  בגלות,  ישראל  בני  ייסורי  שמרגיש  זה 
בכ"מ  אדרבה: ו)  .249הגאולה  ש  250מהמבואר  תחלואים  משמע  עצמו  על  מקבל  שהוא  זה 

יסוריהם בגלות   מפני , הוא  ויסורים בשביל בני ישראל ולכן מקבל על עצמו  שנצטער על   ,
   תחלואים בכדי להקל מעליהם ובכדי שיזכו להגאולה(. 

, מפני  251מתו כבר דוקא דניאל מכל שאר הצדיקים שלמה נקט רב  ומתק ביותר  עפ"ז י . וסד 
מצינו קשר מיוחד עם הגאולה  (  הצדיקים שבדורות הקודמים  דניאל )מכל שאראצל  שדוקא  

 

 (. ב ואילךוראה גם בס' מעון הברכות, הקדמה ראשונה )ע' ג,   בכמה ממקורות שהובאו לעיל. ארובכמובן מהמ  248

מצטער על עונות ישראל    –איש מכאובות  ( " ואילך  ושם עה"פ )ישעי' נג, ג  ישכיל עבדי.ראה ביאור הרמב"ן לפרשת הנה    249
כי תמיד הוא בצער, והחולי יאמר על הצער ברוב החשק, כמו    –וידוע חולי    שגורמין איחורו, ומונעין אותו מהיות מלך על עמו.

ח(, או שיחלה ממש   ,ב(, וכן ואין חולה מכם עלי )שמואל א כב ,שנאמר: ויצר לאמנון להתחלות בעבור תמר אחותו )שמואל ב יג
כי הוא חולה ומצטער על פשעינו שהיינו אנחנו ראויין להיות חולים ומצטערים    –אכן חליינו הוא נשא    מן הצער, כנוהג בבני אדם.

  – ובחבורתו נרפא לנו  ..  בהם. והמכאובות שהיינו אנחנו ראויין להיות כואבים עליהם, הוא סובל חזקם, כי הוא המצטער עליהן.
כי העון הזה  ..  . כי החבורה שהוא מצטער ומתגורר עליו תרפא אותנו, כי השם יסלח לנו בזכותו, ונתרפא מפשעינו ועונות אבותינו

אבל ייסורין הללו אינם אלא  וראה ג"כ ויכוח הרמב"ן "   ".הנזכר פוגע בו, כי הוא מצטער כל היום על כי איחרו פעמי רכבו לבוא 
והכופרים בו ועושים    ים,קורואה עובדים ללא אלואין לאל ידו,    צערו שהוא מצטער על שהוא מתאחר מאוד ורואה עמו בגלות, 

 ". נכבדים מעמו ,משיח אחר

הוא החולי    ,כדכתיב בשיר השירים  , שכנסת ישראל בגלות והיא חולת אהבה  ,על חולי ישראלוראה ג"כ יערות דבש דרוש א "
כי היא חולת אהבה אהבת המקום לנו ואהבת כנסת ישראל    ,אשר נאמר והוא חליינו נשא  ,אשר סובל משיח בשביל ישראל 

   ".להקב"ה

בספר חיים    משמע צער על זה שמתעכב הגאולה, וכן  היסורים שסובל משיח הוא הקצת ממדרש כונן שהובא לעיל, שוכן משמע  
דבוכה על    ,דהיינו בעבור היסוריו שסובל אל תשב פניו  ,בעבור דוד עבדיך אל תשב פני משיחך)"  )ל' חיים פאלאגי( סי' ב אות יא

הובא בס' כל  ממדרש מעשה דר' יהושע בן לוי )משמע גם  וכן  ע' נה.  מבואר בס' רב פנינים )להרב רפאל בירדוגו(וכן . (הגאולה
  , שלאחרי שהובא שםראה בכל בו מהדורת פלדהיים ח"ז ע' שמ ואילך, ושם הובאו עוד מקבילות ושינויי נוסחאות(  , בו סי' קכ

שאל אותי ואמר לי מה עושין ישראל שבאת    ,וכשבאתי אצל משיח"  )עם שינויים( הקטע של מדרש כונן שהובא לעיל, ממשיך 
דהיינו שבוכה ומצטער על זה שאינו יכול לגאול את ישראל.    ".מיד הרים קולו בבכיה  ,משם אמרתי לו הם מחכים לך בכל יום

 וראה אור החיים על במדבר כו, יט.

משמע קצת שהכוונה בזה הוא שהוא אסור וקשור ואין לו היכולת לצאת    , בשלשלאותוגם מה שהובא במדרש כונן שמשיח אסור  
בפי' נבואת הילד לר'  וראה ז, ו. על שיר השירים  , ס' דברי ידידי'דמשמע בס' שושנת העמקים להאלשיך, ווכ ולגאול את ישראל.  

  ,כי הוא סוד היכל קן צפור אשר בתוך ההיכל ההוא נעלם ונסתם משיח לפי דעת רבותינו ז"ל, ע' קלה " אברהם בן אליעזר הלוי
". ועד"ז יש לפרש הכוונה בכמה מן  ושם הוא מלך אסור ברהטים והוא אסור בזיקים שלא יצא משם כי אם אל תוך הגן לבד 

 קורות שהובא לעיל אודות זה שמשיח אסור בזיקים. המ

 שהובאו לעיל. כמבואר בזהר ובילקוט שמעוני   250

אין לרב וודאות גמורה שדוקא דניאל הוא הצדיק היחיד מבין שאר כל  ש  ,ז-סות  תיו לקמן או, ו יגלעיל אות  ראה הנתבאר    251
הראויים להיות משיח, אלא כוונת רב הי' שלפי   כי יתכן שהיו עוד צדיקים )שאין ידוע לנו אודותם(  ,הצדיקים שבדורות הקודמים

 הידוע לנו אודות הצדיקים בדורות שעברו, הרי רק דניאל הוא הראוי מבין כולם להיות משיח.  

שדוקא לו נתגלה הקץ(    )עד כדי כךהחימוד להגאולה  באצל דניאל מעלה מיוחדת  מכיון שמצינו  וע"פ הנתבאר כאן יש להוסיף, ש 
כאשר אנו מחפשים מיהו המשיח, הרי מסתבר ביותר שמבין כל  לכן    שבדורות הראשונים,  בשאר הצדיקיםכמותו  שלא מצינו  

 הצדיקים יש לנקוט דוקא דניאל, כי דוקא הוא קשור לענין הגאולה ביתר שאת משאר הצדיקים שבדורות הראשונים. 



89 
 

לו נתגלה קץ הגאולה.    הוא התייסר מאוד על עיכוב הגאולה, וכנ"ל, ודוקאשדוקא  ,  ההעתיד 
   מורים על זה שיש לו התכונה של משיח שמתייסר על עיכוב הגאולה. ומעלה זו וייסורים אלו  

דבדרך  דניאל בשם "דניאל איש חמודות".  לאפשר לומר שזהו הטעם שרב מדייק לקרוא כאן  ו
ובפשטות, הטעם למה  , ולא דניאל איש חמודות.  252כלל, דניאל מוזכר בש"ס רק בשם דניאל 

איש חמודות  "דניאל  כאן בשם  דניאל"253נזכר  להדגיש מעלתו של  בכדי  הוא  כמבואר  ו  , , 
שהי' נחמד לפני הקב"ה וגם נחמד  דניאל    מורה על מעלתשהשם "איש חמודות"    254בכ"מ

 .  255ראוי להיות משיח ההוא שעפ"ז מובן ביותר למה דניאל למטה. 

וע כאן  הגמ'  מכנהו    פ"ז מובן למה]ובאותיות אחרות: רש"י כתב שדניאל הי' חסיד גמור. 
וכן אצל רבינו הקדוש, הרי התואר    חסידותו ומעלתו.בכדי להדגיש  בשם "איש חמודות",  

 [. בעצמו מורה על זה שחסיד גמור הי'  "רבינו הקדוש" 

מפני שחמד מאד  גם  , שנקרא איש חמודות  256בדרך אפשר עוד  יש להוסיף    ע"פ הנ"ל   אמנם
ע"ז, וזכה שתתגלה לו הקץ כמבואר בנבואות דניאל.  והתייסר  להגאולה, והתפלל והתענה  

ר  ס ייתולכן ס"ל לרב שמכיון שדניאל הוא )מזרע דוד ושלמה, וראוי להיות משיח, והוא( זה שה
, לכן דוקא הוא יהי' זה שיקום  257פציר והשתדל למען הגאולה יותר מכל שאר הצדיקים וה

 ויהי' משיח. 

יש צדיקים הראויים  שלאחר דניאל ורבינו הקדוש ודניאל  דורות  וע"פ הנתבאר לעיל אשר גם ב
הוא הראוי    מסויים שצדיק  על זה  מובן שאחד מן המעלות המיוחדות שמורים  להיות משיח,  

שיבוא  גלות וחומד מאד  מזה שבני ישראל נמצאים ב להיות משיח, הוא צדיק שמתייסר ביותר  
    . הגאולה

 

- ד, א. סנהדרין צג, אבבא בתרא  יומא סט, ב. שם יב, א. שם טו, א. ב.  -אשם יא,  מגילה ג, א.  שם לא, א.  ברכות ז, ב.  ראה   252
 שם לו, א.  . עבודה זרה  לה, ב.ב

 דניאל י:יא, יט. וראה שם ט, כג. לשון הכתוב ע"פ והוא  253

 ראה ילקוט שמעוני על דניאל  י, יט. מדרש תנחומא וירא סי' ה. חדושי אגדות מהר"ל סנהדרין כאן. אפיקי ים )להגרי"א חבר(  254
 על סנהדרין כאן. פרי צדיק על פ' פנחס אות טו מה שביאר בזה על פי דרכו. 

דאיתא שם  עד"ז יש לפרש ביומא עז, א )ששם הוא המקום האחר שבו דניאל מוזכר בש"ס בשם "דניאל איש חמודות"(,  ו  255
", דגם שם הכוונה הוא  רבש"ע אם יהיו כל חכמי או"ה בכף מאזנים ודניאל איש חמודות בכף שניה לא נמצא מכריע את כולם" 

 כמי אומות העולם, ולכן מדגיש שהוא "איש חמודות". לבטא מעלת דניאל לגבי ח

,  כן פירש בס' משבצות זהב על דניאל י, ז. ויש להביא סעד וסימוכין לפי' זה מביאור על ס' דניאל לרמ"ד וואלי, ריש פרק ז  256
נבוכדנצר  )"  של  לדניאל הסדר של המלכיות בחלומו  הודיע  אע"פ שהשי"ת  יותר  ,והנה  לו הדברים  רצה להראות  זה  כל  עם 

לעצמו   ידי חלומות ומראות שהגיעו  לא לחנם נקרא איש חמודות אלא דבאיתערותא דלתתא איתער לעילא  ,בפרטות על  כי 
איש חמודות שנצטער  ...  והצדיק הזה חמד מאד לידע את הדברים על בורים ולכן הודיעוהו מן השמים והעמידוהו על חמדתו  

להפסוק "ההר  קשור   , )ע"ש שהלשון "איש חמודות" של"ה, ווי העמודים, עמוד האמת פכ"בוראה גם  .  לידע ולהשיג יוצר מן הכל"(
 לקוטי אמונת עתיך, פורים, ע' קכט ואילך. . וראה גם ס' אהל דוד )קאהן( ח"ה על דניאל בסופו. "(חמד אלקים לשבתו 

ובנוסף לזה מצינו שדניאל נחשב לא' מאלו שגאלו את ישראל משעבוד בבל. ראה בראשית רבה צט, ב. מדרש תהלים לו, י,    257
".  חנניה מישאל ועזריה  דניאללא מאסתים בימי כשדים שהעמדתי להם לפי גירסת מהדורת בובר. ועד"ז איתא במגילה יא, א " 

 . שםוע"ע בס' לקוטי אמונת עתיך פורים, 



90 
 

 של רש"י  הדיחוקים בהלשון הראשון . יטסימן 

  למצוא   כשנעיין, אלא מביא גם לישנא אחרינא. ובהלשון הראשוןמסתפק  . והנה רש"י אינו  סה
ההכרח    נסות להבין שהכריחו לרש"י להביא הלישנא אחרינא, מובן שלכל לראש יש להטעם  

בהלשון הראשון   לזה מצד הבנת דברי הגמרא על אתר, ורק לאח"ז יש למצוא עוד דיחוקים
 הנובע מדברי הגמ' במקום אחר.  

. דהיינו שאין )עיקר  258רש"י הוא פרשן )ולא פוסק( ש ידוע בכללי המפרשים,    ביאור הדברים:  

ההלכה ע"פ  הגמרא  לפרש  רש"י  של  דרכו  ההלכה    וראשית(  עם  מתאים  שיהי'  )דהיינו 
דברי הגמרא במקום    לפרש הגמרא באופן שיהי' מתאים עם  כוונתו  אין עיקר    , וכן  למעשה(

   .259אחר  

וכמו שרואים שזהו עיקר ההבדל הכללי בין שיטת רש"י לתוספות, ששיטת התוספות הוא  
לתווך דברי הגמ' כאן עם דברי הגמ' במקום אחר, אמנם רש"י )ברוב הפעמים( מלכתחילה  

ל הכרח  שיש  סבר  וללא  בעוד  טרוח  הגמ'  דברי  עם  אחד  במקום  הגמ'  דברי  התאים 
אינו טורח לבאר ולהתאים דברי הש"ס על  רש"י  וכמו שמצינו בריבוי מקומות ש ,  260מקומות

 אתר עם דברי הגמ' במקום אחר. 

  יש לומר בפשטות ,  )שעלי' מיוסד פירוש רש"י(  בלימוד על דרך הפשט ביאור בזה הוא שוה
שסוגיית הגמרא כאן הוא לפי שיטת אמורא )או מקשן ותרצן(    ( כמו שמצינו בכ"מ בש"ס)

 

   יד מלאכי כללי רש"י בתחילתו. עין יצחק ח"א )כללי התלמוד והפוסקים( ע' שנז ואילך בארוכה. 258

;  טו. ד"ה ואפליגושם    ; א"צד"ה  ז.  עירובין  רש"י  ראה לדוגמא  ) הלכות בפירושו,  פסקי  ואע"פ דמצינו כמה פעמים שרש"י מביא  
ד"ה  יא:    ; שםמאי למימראד"ה  סוכה ט:    ושמואל;ד"ה  עו.    ; שםא"לד"ה   :מחשם    ;אמר רבאד"ה  פסחים ל.    ד"ה פסק; שם לט:

ששם לא הביא רש"י    ,הש"סנראה לעין שאלו המקומות הם המיעוט לגבי רוב רובו של הרי   ,ועוד( ;פסולהד"ה יז. שם    ;כי חגיגה
 . פסק ההלכהכלל 

כן הוא משתדל    םוא  ,ועתה אבאר ע"פ הקדמה אחת ואומר שרש"י ז"ל הוא מפרש" ראה שו"ת מהרלב"ח סי' מ"ה, )וזה לשונו:    259

  םע  ,אחרת בתלמוד הפירוש שהוא מפרש אינו כן  ואע"פ שמצד הכרח הדין או סוגיא   ,לפרש ולבאר הסוגיא שלפניו כפי הפשט 
כפי הפירוש הנראה מוכרח   םאינו חושש לפרש כי א  ,הפירוש שהוא מפרש הוא הנראה כפי הפשט באותה הברייתא  םכל זה א

ובתנאי שלא נצטרך לאותו הענין בנדון שלפנינו ואינו מעלה ולא מוריד בסוגיא שלפנינו בין יהיה האמת    ,תא עצמהי מלשון הברי
 עוד. ד ס"ק קיב, וכלל הש"ס אות  ראה ג"כ ס' דרכי שלום )להמהרש"ם מברעזאן( ו  (," כדבריו או לא

ואף שמצינו כמה פעמים )ראה לדוגמא שבת קא, ב, רש"י ד"ה הא איכא בקיעת. ערובין לג, ב ד"ה הכא. שם נד, א ד"ה    260
שמסרחת. שם נו, א ד"ה תומי. שם נח, א ד"ה ואם הי' גיא. ראש השנה לה, א ד"ה אלא משום( שרש"י מבאר שהטעם למה  

דברי הגמ' במקום אחר, הרי )בנוסף לזה שאלו הם מקומות מועטים,    בוחר פירוש מסויים הוא בכדי שדברי הגמ' שם יתאימו עם
לפרש דברי הגמרא כאן שיתאים עם דברי    עדיף טפיבין שני פירושים,  ברירה    אם ישהנה עוד זאת( התירוץ פשוט, שבוודאי  

שדברי הגמ' כאן יתאימו עם דברי הגמרא במקומות אחרים,   מוכרח הגמרא במקומות אחרים. אבל סוף סוף, לשיטת רש"י אינו 
 מתעכב על זה מלכתחילה.ולכן באם פירוש הפשוט של סוגיא פלוני אינו עולה בקנה אחד עם המבואר בסוגיא אחרת, אין רש"י  

וגם מה שמצינו כמה פעמים שרש"י מבאר דברי הגמ' במקום מסויים ע"פ דברי הגמ' במקום אחר, הנה שם, בלי הבאת דברי  
הגמ' במקום אחר, אין דברי הגמ' כאן מובנים, ולכן מוכרח רש"י להביא דברי הגמ' במקום אחר. ראה לדוגמא ברכות יג, א רש"י  

 זה קשור כלל למה שנתבאר לעיל. ד"ה ש"מ מצות צריכות כוונה. ומובן שאין 



91 
 

, ואין הכרח כלל  261שניאחד, ושיטת הגמ' במקום שני הוא כשיטת אמורא )או מקשן ותרצן(  
 לומר )ע"פ דרך הפשט( שכל דברי הש"ס בכל המקומות מתאימים זה לזה. 

ומזה מובן שכאשר אנו ניגשים להבין הסברות והנימוקים שהניעו רש"י לפרש דברי הגמ'  
אותם הסברות והנימוקים שהם מיוסדים ונובעים  באופן מסויים, הנה לכל לראש יש לחפש  

לחפש ולבאר  ( אפשר  הוספה)ובתור    ורק לאחר כך  .העיון בדברי הגמרא על אתר   מתוך  
שכאשר  ג"כ  מזה מובן  ו.  או סברות שמבחוץ   ,כוונת רש"י על יסוד דברי הגמ' במקום אחר

מצד הכרח הבנת הגמרא  באר ההכרח הלשון השני  יש ב' לשונות ברש"י, לכל לראש צריך ל
   על אתר. 

דברי   הבנת  מצד  אחרינא  הלישנא  להביא  רש"י  של  ההכרח  בתחילה  נקדים  לקמן  ולכן 
הגמרא על אתר, ורק לאחר מכן נביא עוד דיחוקים שיש בהלשון הראשון מצד דברי הגמרא  

 במקום אחר.  

ההכרח  ש)כמו שנתבאר לעיל בארוכה(,  כשנעיין בהבנת דברי הגמרא על אתר, נראה,  . וגמ
להביא הלישנא אחרינא,  של   רש"י רש"י  פירושו בכלל,    הוא מאותו טעם שהוכרח  לפרש 

, וכנ"ל  אינו מתקשר עם לשון הגמרא "אי מן חייא .. אי מן מתייא"  כי המילה "כגון"  , הואו
 . בארוכה

רש"י  ובכדי   הביא  זה,  "כגון"בתחילה  לתרץ  של   הלשון הראשון, שמפרש המילה  במובן 
 "כמו"   כמובנו הרגילהוא שלא   פירוש זה של "כגון"כי  ,  הוא דוחקאמנם מובן שזה    "היינו".

הוא כמו  רינא, המילה כגון  ח לפי הלישנא אולכן מביא רש"י הלישנא אחרינא, כי    .או "דוגמת" 
 משמעותו הרגילה בכל מקום, "דוגמת".  

רב "אין    כל המשך דברי שנצטרך לפרש    והוא,  דוחק מצד אחר,הלישנא אחרינא  אמנם יש ב)
. ומובן שזהו דוחק  לקמןמן חייא ... אי מן מתייא הוא" קצת אחרת ממשמעותם הפשוטה, וכד 

ממשמעותו   אנו מוציאים רק המילה "כגון"ול יותר מהדוחק שיש בהלשון הראשון, ששם  ד ג
.  ההפשוט  םשלא כמשמעותדברי רב  כל המשך  לשון השני, נצטרך לפרש  במשא"כ  הרגילה,  

   הראשון, וכמו שנתבאר לעיל(.   לא כהלשוןויש לומר שלכן הביאו רש"י כלשון שני ו

איך אמר רב בהחלטיות שמבין כל הצדיקים    : , מצד הסברא בלשון הראשון   קושיעוד  ויש  .  סו
   ?מתו בעבר, רק דניאל הוא זה הראוי להיות משיחש

, הרי  ר רב ש"אם משיח מאותן שחיים עכשיו ודאי היינו רבינו הקדוש"מ בשלמא מה שאד 
והי' ברור שרבינו הקדוש  פשוט ש יש לו מעלה יתירה על  רב הכיר כל הצדיקים שחיו אז 

מזרע בית    שמכל הצדיקיםע רב בהחלטיות  הוא הראוי להיות משיח. אבל איך יד כולם, ורק  
 ? מלבד דניאל הי' לו יסורים והי' חסיד גמורעוד צדיק ש ' דוד שחיו בדורות שעברו לא הי

 

שיש מחלוקת  )בדרך הלימוד בדרך הפשט(  אפילו אם אנו מוצאים סתירה בדברי אמורא אחד בין ב' סוגיות בש"ס, יש לומר  ו  261
בין התלמידים של אותו אמורא מהו שיטת רבם, וכמו שמצינו בכ"מ בש"ס שיש מחלוקת בין התלמידים מה הי' שיטת רבם )וע"ד  

ואין שום הכרח )בלימוד  לשון הגמ' "תרי תנאי אליבא ד..."(, ולכן בסוגיא זו נכתב כך, ובסוגיא אחרת הובא משמו באופן אחר.  
 על דרך הפשט( להשוות ב' הסוגיות. 



92 
 

הי' צדיק אחר מלבד דניאל שהי' ראוי  כל הדורות שעברו, לא  ובכלל, צ"ע לומר שבמשך  ]
 להיות משיח! 

לא  ולכאורה מסתבר לומר שכוונת רב לא הי' לומר ששום צדיק אחר במשך הדורות שעברו  
שכלפי מה שהוא סובר שהתכונות  כוונתו הוא רק  אלא    .הי' יכול להיות משיח מלבד דניאל

)במי שהוא    הנה תכונות אלו לא נמצאו המיוחדות של משיח הם חסידות גמורה ויסורים,  
במשך הדורות,  צדיקים אחרים    לומר שלפי רב, היו עדיין יתכן    אמנם  ניאל. רק בד   מזרע דוד( 

של צדקות וכו', והם היו יכולים להיות משיח לפי הבנה אחרת    שהיו להם תכונות אחרות
 של משיח. בהתכונות המיוחדות 

המיוחדות של חסידות גמורה ויסורים  עדיין קשה, שסוף סוף קשה לומר שהתכונות  אמנם  
   לא נמצאו בשום צדיק אחר בדורות שעברו מלבד דניאל[. 

  הידוע לנו שלפי    הוא  כוונת רב ש  , צריך לפרשעל כרחך  לכאו' נראה שומכח קושיא זו,  .  סז
  )יסורים התכונות של משיח  ידוע לנו )רק( שדניאל הי' לו  אודות כל הצדיקים שמתו כבר, הרי  

, ולכן הוא הצדיק שנאמר עליו )באופן חיובי( שהוא יהי' משיח באם יבוא  וחסידות גמורה(
מאותן שמתו כבר. אבל אין כוונת רב לשלול ולומר שלא יתכן שיהי' צדיק אחר מן המתים  

 לנו על צדיקים אחרים.  הי' לו התכונות של משיח, אלא שאין ידוע  שגם הוא 

ה מדוייק גם בלשון רש"י, שלגבי רבינו הקדוש כתב "ודאי היינו רבינו הקדוש", ואצל דניאל  ז)ו
כותב רק "הי'" או "היינו", ולא כתב "ודאי". כי אצל דניאל אין וודאות שזה רק דניאל, כי יתכן  

   . ( שיש עוד צדיק מהדורות שעברו שלא הי' ידוע לנו אודותיו

כאן קושי מסויים   , מובן שסוף סוף אמנם דניאל הוא  רק  לומר שרב אמר בפשיטות ש   יש 
ולא שום צדיק אחר ראוי להיות  ה צדיקים מן  משיח מן המתים,  עוד  , בשעה שיתכן שיש 

 . המתים שראויים להיות משיח

חנני' מישאל ועזרי'  שום אחר(  ק)בדברי הגמ' בממצינו מזה ש, יותר עוד  יא מתחזקת שהקוו
דניאל  חביריו שהיו  ) של  הי'    (של  התכונות  אותם  )להם  ויסוריםדניאל  גמורה    , ( חסידות 

גמורים  צדיקים  היו  ועזרי'  וגם  262כמבואר בחז"ל שחנני' מישאל  נשלכו  נידונו ביסורים ש, 
וא"כ, יוקשה למה לא אמר רב שדוקא דניאל הוא ראוי להיות משיח    .263לתוך כבשן האש 

 ?ולא חנני' מישאל ועזרי' 

ועזרי' לא היו    264דרב יסבור כהשיטה   נצטרך לומרבכדי לתרץ זה  ולכאו'   שחנני' מישאל 
רק  ידוע לנו  מאותם הצדיקים שהיו מזרע דוד בדורות שלפני רב,  ש  עפ"ז יוצא, ומזרע דוד 

   .  נידון ביסורים וחסיד גמורשהי'  דניאל אודות 

 

 תענית יח, ב.  262

 דניאל פרק ג.  263

 שמואל בר נחמני בסנהדרין צג, ב.  ירב 264



93 
 

מובן  סו"ס  סובר  קצת  יש  ש  ,אמנם  שרב  לומר  שיטהדוחק  הדיעות   ,כאותה  על    ופליג 
מזרע    265האחרות  היו  ועזרי'  מישאל  חנני'  שגם  דוד שסוברים  בית  ופשוט    266.267מלכות 

   .268( לפרש דברי רב באופן שיתאים לכולי עלמא בדבר הכרח  שאין   אף שעדיף טפי )

(,  269בכמה ספרים   קשו)וכמו שהבלשון הראשון של רש"י,    שלישי   . והנה יש עוד דוחק סח
, שרבינו הקדוש לא הי' יכול להיות משיח,  יםאחר מותבמקו חז"ל והוא ע"פ המשמע מדברי 

, או מפני  (בן אחר בן לדוד המלך, )דהיינו שלא הי' מזרע בית דוד הזכרים הי' מפני שלא או 
זרע בית דוד הזכרים, אבל לא הי' מזרע שלמה המלך, ולכמה דיעות משיח  אע"פ שהי' מש

 .270צריך להיות דוקא מזרע שלמה ולא משאר בני דוד 

 

 סנהדרין שם.  265

 ראה דניאל א, ג ואילך.  266

מקומות משמע שהוא הי' ראוי להיות  גם את זרובבל, שבכמה  יש מקום לדון למה לא הזכיר רב  עוד יש להעיר, שלכאורה    267
זוכים  זמנו,  משיח ב )לר' צדוק הכהן( מהדורת הר ברכה ע'  מלבי"ם ריש חגי.  ראה    . בני ישראלאז  אם הי'  .  244דובר צדק 

   . תקנת השבין )לר' צדוק( סי' ד.196מהדורת הר ברכה ע'  מחשבות חרוץ )לר' צדוק הכהן(

סדר אליהו  ראה    .וכיו"ב  , או תחיית המתים  , לזרובבל בקיבוץ גליותיש תפקיד שמור לעתיד  ויש להעיר שמצינו בכמה מדרשים, ש]
ועוד    תוספות ישנים בבא בתרא ח, ב, ד"ה ומצדיקי. .  265  ,212  ח"א ע' ערוגת הבשם )לר' אברהם בן עזריאל(זוטא פרק כ.  

אלא שאין הכוונה באותם מדרשים שזרובבל הוא המשיח בעצמו,  )ואילך.    57, ע'  59קובץ שמעתין, חוברת  מקורות שנסמנו ב
. וראה ג"כ מדרש תלפיות אות  ועוד מקורות שנסמנו שם  וכמו שמובן מתשובת רב האי גאון )נדפס בילקוט מדרשים ח"ד ע' קלב(

 [.סוף חגי מבואר שיתכן לפרש הפסוק שם שזרובבל יקום לתחי' ויהי' משיח . ובמלבי"ם(אלף ענף אמן

וא"כ   אצל זרובבל.  ולא דניאל אצל דוקא    מצינו זה  והתכונה של משיח הוא יסורים,  שלשיטת רב,   התירוץ על זה הוא אמנם לכאו'  
 רב, דוקא דניאל הוא הראוי להיות משיח.    תנמצא שלשיט 

וכן מבואר בעוד מקומות,  )וראה ג"כ ויקרא רבה יט, ו(,  שמשיח יהי' מזרע זרובבל,  תולדות  סוף פ'  מדרש תנחומא  ב]ןמה שמצינו  
כמו שמצינו בגמרא  ולכן ס"ל שדניאל )שלא הי' מזרע זרובבל( הוא ראוי להיות משיח. ו  שרב פליג ע"ז, בפשטות  הרי יש לומר  

פרט זה הובא  שאי לא מצינו  ד, ובו מוסכם שמשיח צריך לבוא מזרובבל ולא מצינו שזה   ,כמה דיעות מיהו המשיח וכו'ובחז"ל   כאן
 [. להלכה

בפשטות  נאמר    "(,דוגמת " " "כמולפי המשמעותו הרגיל של המילה "כגון" )שהוא  לשונו של רב "כגון דניאל",  פשטות  ובפרט, ש  268
 ל. לרבות גם הצדיקים הדומים לדניאבכדי 

 .בס' דברי תורה )להרה"צ ממונקאטש( ח"ד אות פ"ד, ובשו"ת צפנת פענח החדשות ח"ב ע' קכחראה  269

הי' מנוקבתא דבית דוד ולא מהזכרים. ראה בראשית רבה לג, ג. ירושלמי    רבינו הקדוש בכמה מקומות מבואר שליתר ביאור:    270
שהוא הי' משפטי' בן  כלאים פ"ט ה"ג. שם כתובות פי"ב ה"ג. הובא בתוס' ד"ה דהכא, סנהדרין ה, א. ב( בכתובות סב, ב מבואר  

, )סנהדרין פרק י,  דוד ולא משלמה. והרי משיח צריך להיות מזרע שלמה כמבואר ברמב"ם פירוש המשניות הקדמה לפרק חלק
 )וראה בס' בשבילי המלך סי' לא שהאריך וליקט מכמה ספרים באם משיח צ"ל מזרע שלמה(. .  תימן ביסוד הי"ב(. וכ"כ באגרת

 סי' שמט. ומצינו בזה כמה דיעות:   ויש בכל זה כמה סתירות בחז"ל, כמבואר בתשובות הגאונים )הרכבי(

ב(, משמע דרבינו   וירושלמי תענית ד, ב, )דפליג על הגירסא בכתובות סב,  א( ע"פ הגירסא המובא בבראשית רבה צח, ח, 
הקדוש אתי מהזכרים של שלמה, וא"כ הוא ראוי להיות משיח. כן מבואר בשו"ת צפנת פענח החדשות ח"ה ע' תקז. וכן בס'  

לזרובבל שהי' מזרע המלוכה מזרע שלמה. וראה גם סדר הדורות ערך  הקבלה להראב"ד כותב שרבינו הקדוש הי' בן אחר בן  
 הלל הזקן. ובודאי לפי שיטה זו הי' ראוי רבינו הקדוש להיות משיח בפועל. 

המלך. )ראה תשובות הגאונים    משלמה ב( יש אומרים אשר רבינו הקדוש הי' מהזכרים של דוד, אבל רק משפטי' בן דוד ולא  
שם(. ויש שהוסיפו, שאפשר לומר שרבינו הקדוש הי' בן אחר בן לשפטי' בן דוד, וגם הי' מן הנקבות של זרע שלמה.   )הרכבי(

וראה תשובת הגרח"ק )י"ט שבט תשס"א( אודות רבינו הקדוש "יתכן שמצד אמו היה מזרע  ראה הגהות יעב"ץ על הוריות יא, ב.  
 (.https://jedwabny.narod.ru/letters/Hebrew/Kanevsky1.html) שלמה ולעת"ל זה סגי".

 



94 
 

בן    בזהגם    והנה בן אחר  אכן הי'  יש לתרץ להלשון הראשון, שרב סובר שרבינו הקדוש 
מספיק  סובר שאו ש  ,272שלמה   זרע, או שס"ל שמשיח אינו צריך להיות בדוקא מ271לשלמה

   .273יהי' מהנקבות של בית דוד משיח ש

דוחק מסויים לומר ששיטת רב הוא שלא כדברי חז"ל במקומות  אמנם מובן שסוף סוף יש  
טפי  ועדיף  שאין    274אחרים,  לכולי   בדבר(   הכרח )אף  שיתאים  באופן  רב  דברי  לפרש 

 . 275עלמא

 

(. וראה גם  58ג( עוד שיטה הוא שרבינו הקדוש הי' מנוקבתא דשפטי' בן דוד. ראה סדר הקבלה להמאירי )מהדורת אופק ע'  
שו"ת חקרי  כנה"ג חו"מ סי' ג' הגהות ב"י אות ז'. ומש"כ בזה ס' יד דוד כתובות סב, ב ד"ה רבי )ועל סנהדרין צה, ב ד"ה ומנלן(. 

וע"ע בענין זה בשו"ת משפטים ישרים )בירדוגו( סי' תכב. יפה עינים על סנהדרין ה, א. הגהות  לב או"ח סי' יח קטע ד"ה ואי ק"ל.  
יעב"ץ על כתובות סב, ב )וראה גם בספרו הקשורים ליעקב, תפלת ישרים, ע' קצט בהוצאת מכון משנת רבי אהרן, תשס"א(.  

, א "רבי דאתא מדוד", ובהגהות מהר"ץ חיות שם. וראה גם "לתולדות רבי יהודה הנשיא" בס' פנינים ומרגליות,    וראה שבת נו
 ע' ריז ואילך. 

 ראה בהנסמן בהערה הקודמת.  271

 ראה בס' בשבילי המלך סי' לא והמקורות שנלקטו שם.   272

הוא רק מנקבות דבית דוד יכול להיות משיח. וכן משמע  מי שהשגם  שיטת רב  מבאר בשס' פרי צדיק על ט"ו באב אות ה'  ב  273
וראה תשובת הגרח"ק  (.  ע"ז)אמנם לאידך גיסא, ראה שו"ת אבני נזר יו"ד סי' שיב אות עו שחולק  מהמהרש"א כאן ד"ה כגון אנא.  

   שהובא לעיל.

האם שייך ירושה במלכות לחתן המלך: ראה בתשובה שנדפסה בסוף שו"ת הרמ"א. שו"ת אבני נזר יו"ד    ובכלל ידוע השקו"ט
סי' שיב. צמח צדק, פסקי דינים, יו"ד ע' מג. שו"ת חקרי לב או"ח סי' כג. שו"ת משפטים ישרים )בירגודו( סי' קז, תכב. שו"ת אבן  

 יא בארוכה. -ות נתן ח"ב סי' קג. ובס' ימות המשיח בהלכה ח"א סי' ייקרה או"ח סי' ז. שו"ת הרב"ז חו"מ סי' יא. שו"ת להור

)ובעין    הדבי רבי חנינ"לעיל הובא ששמשיח יכול להיות גם מנוקבתא דבית דוד, שהרי  ובאמת, גם מהגמרא לעיל משמע קצת  
נתבאר שכוונת הגמ' הי' שהחכמים האלו בעצמם היו ראויים להיות משיח,  ובפרק א  ,  " שמו  ה אמרי חניניעקב גורס "חנינא"(  

וראה גם תוס' חכמי    .בארוכה(מבואר שם  )ושכן משמע להדיא מזה שהגמרא מצרף "שילה שמו" וכו' ל"מנחם בן חזקי' שמו", כ
לכאו' צ"ע איך אפ"ל שר' חנינא הי' ראוי להיות  . ודוד  בןאנגליא על גיטין לו, א, משמע שר' חנינא אמר על עצמו שהוא משיח  

לרבינו יהודה  רש"י בכורות נא, ב ד"ה ר' חנינא, יחוסי תנאים ואמוראים ) ראה  ר' חנינא הי' כהן, )בכ"מ מבואר שהרי  שמשיח,  
מהדורת מימון( ע' תכג, וראה סדר הדורות ערך ר' חנינא בר חמא הכהן. אמנם ראה תוספות  ב"ר קלונימוס רבו של הרוקח,  

וראה ג"כ רא"ש על בכורות  .  הרא"ש נדה מה, ב ד"ה וזאת לפנים, שע"פ דבריו שם משמע שר' חנינא הי' ישראל )ע"ש בגמ'(
     .(הם משמעותיים צ"ע אם חילופי שמות אלואמנם לכאו'  , ולא "חנינא"  שם שגורס "חנניא" 

דוד, והוא    עד"ז יש לומר שיתכן שר' חנינא הי' מנוקבתא דביתשסגי אם משיח הוא מנוקבתא דבית דוד,  סובר  באם נימא שרב ו
באי נימא שרש"י סובר שלשיטת רב מספיק שיהי'  )ויש להוסיף בדרך אפשר, ש  סבר שסגי אם משיח יהי' מנוקבתא דבית דוד.

מה  ביאור על    גםבכדי לרמז עי"ז  א' מהטעמים למה רש"י מביא גם הלשון הראשון,  זהו גם  מנוקבתא דבית דוד, יש לומר ש 
 , כי צ"ל שזהו משום שבא מנוקבתא דבית דוד(. שהובא בגמרא לעיל שר' חנינא הי' ראוי להיות משיח 

"כגון  מובפרט, ש  274 "דוגמת"(,  ) ",  רבינו הקדוש פשטות לשונו של רב  "כגון" שהוא "כמו"  לפי המשמעותו הרגיל של המילה 
 .משמע שלא הי' כוונתו לומר בדוקא שרבינו הקדוש בעצמו הוא משיח

אפשר  סו"ס אם  עם דברי הש"ס במקומות אחרים, אמנם  וכנ"ל, שלשיטת רש"י אין שום הכרח להשוות דברי הש"ס במקום א'    275
 להשוותם, עדיף טפי. 



95 
 

 הלישנא אחרינא   הדיחוקים הנ"ל מתורצים לפי איך

כגון רבינו    ,ישנא אחרינא ל"  ומפאת כל הדיחוקים הנ"ל, הביא רש"י הלישנא אחרינא .  סט
ואם דוגמא הוא למתים היינו כגון    , כלומר אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקדוש  ,הקדוש

 . שעי"ז מתורצים כל הדיחוקים הנ"ל  . ת"דניאל איש חמודו

הוא כפי הבנתו הרגיל, במובן של "דוגמת".   שהרי לפי לשון זה, נמצא שהפירוש של "כגון" 
במובן של "היינו", דלא   וא"כ אין כאן הדוחק שיש בהלשון הראשון, שמפרש המילה "כגון" 

 כמשמעותו הרגילה. 

, נמצא שכוונת רב לא  לישנא אחרינא כי לפי ההדוחק השני שהוזכר לעיל. ג"כ   בזה מתורץו
  דניאל משיח, אלא שהוא נקט    יכול להיות  בדורות העברוהצדיקים  שרק דניאל מכל  הי' לומר  

,  יכולים להיות משיח הדומים לדניאל  מן המתים  אחרים  צדיקים    גםש  שמזה מובן ,  רק לדוגמא 
 . וכדלקמן

הצדיק  מובן ע"פ הנ"ל שזהו מפני שהוא הי'  ,  מדניאל דוקא  דוגמא  ה רב  והטעם למה נקט  
וידוע לנו   והי' חסיד גמור. )משא"כ חנני' מישאל  המבורר  שהוא מזרע דוד ונידון ביסורים 

דוד כנ"ל יש פלוגתא אם היו מזרע  וועזרי'  ידוע    –לגבי שאר צדיקים  .  עוד  לנו אודות  אין 
. ולכן נקט  חסידים גמורים והי' להם יסוריםשמתו לפני זמנו של רב שהיו מזרע דוד צדיקים 

דניאל, אמנם   להדיא רק  זה  ברב  עם  "כגון"יחד  לה   , אמר  עוד   בכדי  הדגיש שיתכן שיש 
   (.חוץ מדניאל צדיקים

הלשון "כגון",  קט רב  נהרי  שנא אחרינא,  יגם הדוחק השלישי הנ"ל. כי לפי הלבזה מתורץ  ו
זה  ש דוגמא  בלשון  יכול להיות משיח  לתכונות המשיח רבינו הקדוש הוא רק  ולא שהוא   ,

 . בעצמו

 בהאופן הראשון של הבנת הלישנא אחרינא.  -וכמו שיתבאר כל זה להלן 



96 
 

 א הלישנא אחרינבדברי  הסבר האדמו"ר ממונקאטש . כסימן 

  מיוסד על הלישנא אחרינא של רש"י. אופן א'    יש ב' אופנים איך אפשר לבאר דברי   הנה  . וע
ד אופן המיוסד על הבנת לשונו  ויש עו,  276האדמו"ר ממונקאטש בספרו דברי תורה  דברי

ביאור דברי רש"י ע"פ יסודו של האדמו"ר ממונקאטש,  המילולי של רש"י. ובתחילה נקדים  
 ביאור דברי רש"י. בשני ה  אופן הנביא ולאחר זה 

דהא מפורש   ,וקשה"  :הלשון הראשון של רש"י, וזה לשונומקשה על   דהנה בס' דברי תורה
והלא    (,אשת דוד )בן אביטל    ( בן דוד )דרבינו הקדוש היה מזרע שפטיה    277בש"ס כתובות 

דהגואל צדק יהיה רק מזרע דוד ושלמה  (  ריש פרק חלק)כתב הרמב"ם בפירוש המשניות  
  . איך יוכל להיות משיח   , ואם כן כיון שהיה רבי רק מזרע דוד ולא משלמה  (.278היינו בת שבע )

אבל ברבי מפורש להיפך    , 279ובשלמא בדניאל יש לומר דקים להו שהיה מזרע שלמה בן דוד 
 . בכתובות כנ"ל

  , כגון רבינו הקדוש  ,לישנא אחרינא"ובעל כרחן לומר כפירוש השני ברש"י שם בזה הלשון  
ואם דוגמא הוא למתים היינו כגון דניאל    ,כלומר אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקדוש

כגון' הוא עיקר בלשונו הנ"ל  'ו  , היינו שהוא רק דוגמא  .(עד כאן לשון רש"י ז"ל )  "איש חמודות 
הקדוש    ,בגמרא  רבינו  דוקא  שלמה)דלאו  מזרע  שאינו  לו    ,(כיון  הדומה  אחר  איש  אלא 

או אולי יש  . )אם יהיה מזרע שלמה הוא ראוי להיות משיח   (, כנ"ל)בחסידתו וסובל יסורים  
ורב בעל המימרא הזאת לא סבירא ליה דצריך להיות    , לומר דמדרשים חלוקים הם בש"ס

היינו כלישנא אחרינא ברש"י    , אה כתירוץ הראשוןויותר נר  . והוא דוחק   , דוקא גם מזרע שלמה
 ". עכ"ל. 280(הנ"ל

לפי הלישנא אחרינא,  שלפום ריהטא, הוא    האדמו"ר ממונקאטש   המובן מדבריוהנה  .  עא
הי' בדוקא, )דלא כהלשון הראשון שסובר ש"האי כגון לאו דוקא"(.  כוונת רב באמרו "כגון"  

שרבינו הקדוש הוא רק דוגמא למשיח, ואינו  ולהדגיש  להבהיר    הי'באמרו "כגון"  וכוונת רב  
יכול להיות משיח  וכשנעיין מהו הטעם    יכול להיות משיח בעצמו. למה רבינו הקדוש אינו 

 .  281שאינו בא מזרע שלמהבעצמו, נראה שזהו משום 

 

 מהדורא רביעאה אות פד.   276

 סב, ב.  277

 אשת דוד, אם שלמה.  278

אברבנאל  וראה  וכן מבואר בכמה ספרים, שדניאל הי' מזרע שלמה. ראה בס' מדרש דניאל עה"פ דניאל א, ג "מזרע המלוכה".    279
 מעיני הישועה, המעיין החמישי, תמר שני, שמשמע שדניאל הי' מזרע שלמה, וראה שם מה שמוכיח מסוגייתינו, ע"ש. 

... בסנהדרין דף צ"ח ע"ב כגון רבינו הקדוש, אף דלא הוה מן  וראה ג"כ שו"ת צפנת פענח החדשות ח"ב סי' מ"ה שכותב "   280
 ע"ש ברש"י בזה". שלמה כמבואר כתובות דף ס"ב ע"ב, צ"ל דלא דוקא 

לומר שכוונתו הוא למה שכתב רש"י בלשונו הראשון "והאי כגון    דצע"גללשון השני ברש"י.  הוא    הגאון  כוונת נראה פשוט שולכאו'  
"ודאי היינו רבינו  , וכמו שכתב רש"י  לאו דוקא", דלכאו' פשוט שללשון הראשון של רש"י, רבינו הקדוש בעצמו יכול להיות משיח

 אלא "היינו", כנ"ל.  אינו במובן של "דוגמת"  רש"י במה שכתב "האי כגון לאו דוקא" הוא שהמילה "כגון"הקדוש". וכוונת 

אינו יכול  שרבינו הקדוש    לומר   , רב  כוונת'  הי  גופא  זהש  שלומד  לכאורה מכל המשך דברי האדמו"ר ממונקאטש משמע    281
כוונת רב לא  שלפי הלישנא אחרינא רק שכוונת האדמו"ר ממונקאטש הוא  לומר אין  ו  .הוא רק דוגמא למשיחלהיות משיח, אלא 

 



97 
 

וי להיות משיח מצד יחוסו  ארבאם רבינו הקדוש הי'  ברור שלישנא האחרינא,  לפי הדהיינו ש]
)דהיינו שהי' בא בפועל מזרע שלמה(, לא הי' רב משתמש בהמילה "כגון", אלא הי' אומר  

 . , )דהיינו שהי' אומר "היינו רבינו הקדוש"( עליו שהוא בעצמו משיח

לכן    אמנם מכיון שבפועל, רבינו הקדוש אינו יכול להיות משיח )מפני שאינו מזרע שלמה(,
שמכיון שאין להצביע ולומר על רבינו הקדוש בעצמו שהוא יוכל להיות משיח, לכן  אמר רב  

צדיק  יינו שבאם נמצא  הרבינו הקדוש משמש דוגמא למשיח, ד על כל פנים זאת נדע אשר  
)והוא  ה לרבינו הקדוש  ראוי    מזרע שלמה(  גם דומה בתכונותיו  עליו שהוא  לומר  נוכל  אז 

 . [להיות משיח 

  , דוגמא למשיח  רק הוא    שרבינו הקדוש  לומר  הוא  "כגון"  שפירוש המילה  יוצא ולפ"ז,   .עב
יכול ו "כגון"  שוכמו    , בעצמו   להיות משיח  אינו  הוא רק לדבר  מצינו שיש פעמים שהמילה 

   .282הדומה להדוגמא שנקט ולא להדוגמא עצמו 

הוא ממש להיפך מכפי שהוא בלשון   )ונמצא שלפי הלישנא אחרינא, פירוש המילה "כגון" 
ן של "היינו", דהיינו  בדלהלשון הראשון, פירוש המילה "כגון" בנידון דידן, הוא במו הראשון.  

ל  שדוקא רבינו הקדוש בעצמו הוא משיח ולא צדיק אחר. ולפי הלישנא אחרינא, הפירוש ש
המכוון  ועוד זאת( שבמובן של "דוגמא",  א מתפרש  שהו)להיפך ממש,  הוא   המילה "כגון" 

 דוגמא למשיח ואינו יכול להיות משיח בעצמו(.   רק הוא שרבינו הקדוש הוא   )כאן( מילה זו  שב

 ליתר ביאור:  ו. עג

( לעיל  אנתבאר  הקדוש"  (  סימן  רבינו  "כגון  הלשון  רבינו  אשר  "כמו  המילולי  )בפירושו 
א( שרבינו הקדוש בעצמו או צדיק אחר דוגמתו יכול    : אופנים   ב'יכול להתפרש בהקדוש"(  

בעצמו  משיח  "כגון" להיות  המילה  מתפרש  )שאז  עוד   ,  מני  אחת  "דוגמא  של  במובן 
רק לומר איזה סוג צדיק יהי' משיח, שהוא יהי' צדיק בדוגמת  הכוונה הוא  ש  . ב((דוגמאות" 

   במובן של "דוגמא בלבד לדבר הדומה לו"(.  רבינו הקדוש, )שאז מתפרש המילה "כגון"

שלפי האדמו"ר ממונקאטש אי אפשר לפרש שכוונת רב הי' לומר ש"רבינו    , והנה זה פשוט 
יכול להיות משיח או צדיק אחר דוגמתו  אי  מן החיים   הקדוש  ", שהרי כמו שכתב להדיא 

 . 283אפשר לומר שרבינו הקדוש בעצמו יכול להיות משיח

אמנם לכאורה הי' נראה שדברי האדמו"ר ממונקאטש הם בהתאם לאופן השני הנ"ל, שכוונת  
אבל באמת, כשנעיין    דוש הוא רק "דוגמא בלבד לדבר הדומה לו".רב הוא לומר שרבינו הק

לפי אופן השני  אפילו  נראה שלפי האדמו"ר ממונקאטש, דברי רב אינם מתפרשים  היטב,  
 הנ"ל.  

 

על רבינו    והאדמו"ר ממונקאטש מוסיף בעצמו שמכיון שלא אמר בדוקא  שרבינו הקדוש בעצמו הוא משיח,בדוקא  הי' לומר  
י נימא  כי א  –   במקומות אחרים שרבינו הקדוש אינו יכול להיות משיח  המבואר הקדוש שהוא משיח אז ממילא זה מתאים עם  

 מובן מדוע לא אמר רב שרבינו הקדוש בעצמו הוא משיח. שרב עצמו סבר שרבינו הקדוש יכול להיות משיח בעצמו, א"כ אינו 

"כגון  ,  סימן ב וכמו שהובא לעיל    282 "כגון זרוע ולא זרוע", ובתוס' שם ד"ה כגון. ירושלמי סנהדרין פי"א ה"ד  מחולין קלא, ב 
 .הנבילה כגון השרץ" ובפירוש פני משה שם

ובנוסף לזה, הרי גם מצד הסברא קשה לומר שזה הי' כוונת רב, שהרי פשוט שבדורו של רבינו הקדוש לא הי' עוד צדיק    283
 וכמו שנת"ל אות ג. דוגמתו, 



98 
 

לומר שרבינו הקדוש בעצמו יכול להיות משיח. אלא    מושללהנ"ל, אינו  כי לפי האופן השני  
שכוונת רב לא הי' מלכתחילה להצביע ולומר מי יהי' משיח, אלא    ,הואבאופן השני  הכוונה  
)דהיינו איזה סוג תכונות יהי'  ,  יהי' משיח   סוג צדיקהי' רק לומר איזה  מלכתחילה  כוונתו  

 ולכן הביא רבינו הקדוש כדוגמא בלבד.למשיח(, 

באמרו  קאטש יוצא הבנה אחרת בכוונת המילה "כגון", שכוונת רב  אמנם לפי האדמו"ר ממונ
דוגמא  רק ולומר שרבינו הקדוש בעצמו אינו יכול להיות משיח אלא הוא   לשלול הי' מילה זו 
 למשיח.  

אחרות: ל  ובאותיות  הי'  אכן  רב  שכוונת  משמע  ממונקאטש  האדמו"ר  הבנת    חפש לפי 
דיק )דהיינו איזה  משיח, ולא רק לומר איזה סוג צראוי להיות  ה  איזה צדיק הואולהצביע  
הי' אומר רב  באם רבינו הקדוש הי' מזרע שלמה, אז לא  לכן,  . ו284משיח )ל(יהי'    תכונות(

שרבינו הקדוש בעצמו אינו יכול   ". אלא שמכיון רבינו הקדוש אלא "היינו  " רבינו הקדוש  "כגון
שהוא    –  שהוא משיחלומר עליו    נוכלרב מלמדינו איך נדע למצוא הצדיק שלהיות משיח, לכן  

 . הצדיק אשר דומה בתכונותיו לרבינו הקדוש, וגם הוא מזרע שלמה

 

ולומר איזה  , כי קשה לומר שכוונת רב הוא רק לומר איזה סוג צדיק יהי' משיח, ולא להצביע  ויש לבאר בפשטות הטעם לזה  284
שהרי מובן לכאורה שהתועלת בהידיעה איזה סוג צדיק ראוי להיות משיח, הוא בכדי שאם נמצא צדיק  צדיק ראוי להיות משיח,  

הוא לבאר לנו איזה צדיק  שיש לו התכונות האלו נוכל לומר עליו שהוא הראוי להיות משיח. וא"כ נמצא שסוף סוף כוונת רב אכן 
 נוכל להצביע עליו ולומר שהוא משיח.



99 
 

 ביאור לשונו של הלישנא אחרינא לפי ההסבר הנ"ל 

ו. ועכשיו נבוא לבאר דברי  עד  לפי יסוד ביאור האדמו"ר    , רש"יהלישנא האחרינא של  רב 
 ממונקאטש. 

"לישנא אחרינא כגון רבינו הקדוש, כלומר אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו  דזה לשון רש"י  
 הקדוש, ואם דוגמא הוא למתים היינו כגון רבינו הקדוש". 

כוונת    של רש"י  להלשון הראשון, דמכיון שלכאורה נראהולפי הבנת האדמו"ר ממונקאטש  
ואומר שהוא משמש    משנההלישנא אחרינא  ורב הי' לומר שרבינו הקדוש בעצמו הוא משיח,  

מודגש להדיא שכוונת הלישנא אחרינא הוא לומר    גופא   זה   שינויע"י  רק דוגמא למשיח, הנה  
הראוי  שרבינו הקדוש בעצמו אינו יכול להיות משיח, אלא הוא משמש רק דוגמא לצדיק אחר  

שהאיש הזה הוא רק  משמע לכאורה  עצמו  "דוגמתו"  לשון  היתירה מזה, שו  להיות משיח.
   .285דוגמא למשיח ואינו משיח בעצמו 

ו המילולי  באמרו "אם יש דוגמתו בחיים", שפירושועל פי זה מובן שכוונת הלישנא אחרינא  
הוא שרבינו הקדוש הוא דוגמא למשיח, הוא לומר שרבינו הקדוש אינו יכול להיות משיח  

ועל כן הוא מהווה דוגמא למשיח, דהיינו שאם יש צדיק אחר הדומה לו בתכונותיו  בעצמו,  
 .286והוא מזרע שלמה, הוא ראוי להיות משיח 

היינו רבינו הקדוש" הם "אם  לפי הבנה זו, פירוש המילים "אם יש דוגמתו בחיים  כאורה  ול
  דברי רב  הלישנא אחרינא  וכך מפרש . יש דוגמא מן החיים על משיח, אז זהו רבינו הקדוש"

 ".  כגון רבינו הקדוש"אי מן חייא הוא 

הרי הלישנא אחרינא  ראשית כל,    .הבנה זו  לפי  הצריכים הסברדברים  יש כמה  אמנם  .  עה
משנה גם אצל דניאל וכותב "ואם דוגמא הוא למתים היינו כגון דניאל", והרי אצל דניאל לא  

, ולא  שהוא בעצמו אינו יכול להיות משיח, שהרי הוא הי' מזרע שלמה  מצינו שום טעם לומר
 ום טעם אחר למה הוא לא יוכל להיות משיח בעצמו. יש שמצינו ש

שהוא מן המתים, כי כמו  דניאל בעצמו אינו יכול להיות משיח מפני ש]ואין שום סברא לומר  
ביאת    השולל שנתבאר בארוכה בשאר פרקי הספר, מעולם לא מצאנו שום סברא או דיעה  

 

משמע, שכל הטעם למה אנו מחפשים דוגמא למשיח, הוא רק כדי שנוכל    ולתוספת ביאור: לפי הבנת האדמו"ר ממונקאטש  285
לשער מיהו המשיח, ע"י ההסתכלות על הדוגמא שלו. וא"כ, מכיון שכוונת רב הוא ללמדינו איך לשער מיהו המשיח, הרי מזה  

רק דוגמא למשיח, אלא הי'    גופא מובן שבאם רב אכן סבר שרבינו הקדוש הי' יכול להיות משיח בעצמו, לא הי' אומר עליו שהוא
אומר עליו שהוא ראוי להיות משיח בעצמו. ומזה שאמר עליו שהוא רק דוגמא למשיח, מובן שרבינו הקדוש אינו יכול להיות  

 משיח בעצמו. 

שדומה  "אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקדוש" הוא "אם יש מישהו מן החיים  המילים הפירוש של  שמובן ופשוט    כאורהל  286
הרי זה רבינו הקדוש", דהיינו שאנו מדמים רבינו הקדוש למשיח, ולא שאנו מדמים צדיקים אחרים לרבינו הקדוש. אמנם    למשיח 

סוף סוף מובן, שהצורך והמכוון בזה שאנו מדמים רבינו הקדוש למשיח, הוא בכדי שנכיר תכונותיו של משיח, ועי"ז נדע מיהו  
 נוכל לומר עליו שהוא הראוי להיות משיח.  , דהיינו שבאם נמצא צדיק שדומה לרבינו הקדושהראוי להיות משיח

, הוא  " למשיח "  אהוא דוגמלפי הבנת האדמו"ר ממונקאטש, הכוונה בזה שאנו אומרים שרבינו הקדוש  ש  ,לפרשיתכן  אולי  ו]
 . [מזרע שלמה(. ועצ"עיהי' ו התכונות של רבינו הקדוש וגם  ל  הי')שי " צדיק הראוי להיות משיח ל"שרבינו הקדוש דומה  



100 
 

לי' שמשיח  287מן המתים   המשיח ובפרט, שהאדמו"ר ממונקאטש בעצמו להדיא סבירא   .
 . [288יכול להיות מן המתים 

אחרינא  ,  וא"כ  הלישנא  משנה  למה  ביאור  דניאל, גם  צריך  דוגמא    אצל  רק  שהוא  וכותב 
   .289למשיח

דומה למשיח הי' בכדי  רבינו הקדוש  כוונת רב באמרו שש  לפי הביאור הנ"ל ד   ,הועוד קש.  עו
אינו מובן מדוע הביא רב הדוגמא  ,  שיכול להיות משיחהדומה לו  דיק  צלכדוגמא  שישמש  

מלכתחילה.   הקדוש  לרבינו  רב  שהרי  מרבינו  בתכונותיו  דומה  שהוא  דניאל,  גם  מזכיר 
ועוד זאת שהוא יכול להיות משיח בעצמו )דהרי    והוא ג"כ מהווה דוגמא למשיח,  הקדוש,

אם כן מהו הצורך בהוספת הדוגמא מרבינו  דלא כרבינו הקדוש. ו   דניאל הי' מזרע שלמה(
 הקדוש.  

בהבאת הדוגמא מדניאל והוסיף גם  רב  דהטעם למה לא הסתפק  לתרץ  ולומר    יש לכאורה  ו
הדוגמא מרבינו הקדוש, הי' בכדי להבהיר יותר התכונות של הראוי להיות משיח, )כי באם  
הי' מביא רק דוגמא אחת אז לא יהי' ברור מה הם בדיוק התכונות של הראוי להיות משיח,  

 . (290ולכן הביא ב' דוגמאות כי עי"ז נקל יותר לראות התכונות השוות שביניהם

 

נמצא שרש"י בלשונו  ומה גם, שלפי האופן שבו רגילים לפרש הלשון הראשון של רש"י )שנתבאר לעיל בפנים בארוכה(,    287
מן החיים,   . וא"כ, באם יש איזה סברא לומר שמשיח צ"ל דוקאהראשון הביא ב' סברות האם משיח יהי' מן החיים או מן המתים

 של הלישנא אחרינא. ין זה החידוש כבר בהלשון הראשון )להצד שמשיח הוא מן החיים(, ואהרי זה נכלל 

)ראה  ר' שלמה אליעזר אלפאנדרי הוא המשיח שבדור,  הרה"צ  הסבא קדישא  ידוע ומפורסם, שהאדמו"ר ממונקאטש סבר ש   288
בארוכה  )כמו שנדפס    בכדי להתראות אתובחודש אייר תר"צ,  ונסע במיוחד לארץ ישראל  גם בס' שה לבית גשמי ברכה, ע' פח(,  

 , ובאותו זמן נפטר הסבא קדישא.  בס' מסעות ירושלים(

)נדפס בתחילה בקונטרס דברי קודש, ואח"כ נדפס בספרו  תרצ"א,  עת אמירת ההושענות בהושענא רבה  ולאחר כמה חודשים, ב 
לאחר שמביא סיפור הבעל שם טוב אודות הסתלקות הראוי  ) ,  (ד(-)ובמהדורה החדשה ע' תסג,  ד-גשער יששכר ח"ב ע' שע

]=כוונת דבריו ברורים שהוא    !ועתה אחיי צמודי לבבי הלא שמעתם הלא ידעתם על מי ירמזון מילי "  (, אמרלהיות משיח בזמנו
ואם שבעונותינו    ...מה היה לנו ואוי נא לנו כי חטאנו מה נאמר ומה נדבר  [,  הרב שלמה אליעזר אלפאנדרי זצ"ל  מרמז לפטירת

נאבד ונסתלק משיח אלקי יעקב שבדור הזה כי לקח אותו אלקים ואיננו לזה אומרין הושענא למענך גואלנו היינו כמו שכתוב  
מלך ישראל וגואלו ה' צבאות אני ראשון ואני אחרון וכו' דאנו בוטחים בו יתברך דהוא חי וקים לעד ונקרא חי גואלי ובידו לגאול  

ו גואל חזק ומי שיצוה לו לגאלינו יבא ויגאלינו ואין אנו מבינים האם יהי' משיח פושט צורה ולובש צורה חדשה  אותנו ולשלוח לנ
שישלחהו משמים  או באופן אחר כרצונו ית"ש רק שיבא ב"ב ... ויהי' הכל בדרך נס הן בנין בית המקווה ב"ב והן ביאת המשיח 

 . " כי ה' לבדו ידרוש את עמו ועיר קדשו ב"ב  ויתגלה לטובה

:  על הסכמת הרש"א אלפאנדרי זצ"לבהערתו    , שו"ת מנחת אלעזר ח"דספרו  בריש  כתב בהערה  ו מבוארת יותר במה ש ת וכוונ 
, ומשיח צדקנו ב"ב  בחזרה  שובו  עד"...רוח אפנו משיח ה' נאסף בשחיתותנו, ואשר אמרנו בצלו נחי' בגויים, ע"י עלותו בסערה,  

 , בשוב שכינתו ית"ש לציון וירושלים ב"ב". השמים מן יתגלהבזכותו היתה תקותינו, ונהפך לאבל מחולנו, 

 ומכל זה ברור שהוא סבר שהסבא קדישא יכול לחזור בעצמו מן המתים ולהיות משיח. 

קשה לומר שעצם השינוי בין הלישנא אחרינא להלשון הראשון )שמשנה  שוב  נמצא שא"כ  ובאם לא נמצא ביאור לזה, הרי    289
כאן הוא לומר שרבינו הקדוש בעצמו אינו יכול להיות משיח, שהרי אין זה   ל"דוגמא"(  מורה ע"ז שכוונת הלשון "דוגמא"  מ"היינו"

 אצל דניאל.  נכון בהלשון "דוגמא"

למשיח בשביל  משמש דוגמא  שאע"פ שדניאל  אצל דניאל, ושם מובן   ואדרבה, מזה שמשתמש הלישנא אחרינא בהלשון "דוגמא"
וכמו שכותב גם בס' דברי תורה שם אודות דניאל "לפירוש השני ברש"י, דחשיב רק לדוגמא וכגון    -)  הדומים לו  צדיקים אחרים

שגם דניאל בעצמו יכול להיות משיח, יש לדייק להיפך, שגם אצל רבינו הקדוש,  (, הרי מ"מ פשוט  -הדומה להם, ולאו דוקא אלו"  
   הוא שיכול להיות משיח בעצמו.  הכוונה בהלשון "דוגמא" 

אלו של  שונים הכל הסוגים הומה גם, שהיסורים של רבינו הקדוש היו באופן אחר מהיסורים של דניאל, ורב בא ללמדינו ש  290
 יסורים הם מורים על זה שהצדיק הזה הוא הראוי להיות משיח. 



101 
 

שדוגמא אחת היא מן    הדגיש מהו הטעם שהי' צריך להבנה זאת,  ה לפי    עדיין קשה אבל  
על צדיקים אחרים  דבאם הכוונה כאן הוא רק להביא דוגמא    החיים ודוגמא אחרת מן המתים.

 שיכולים להיות משיח, אז למאי נפקא מינה באם הדוגמא הזה הוא מן החיים או מן המתים. 

ולכאורה צריך לפרש, שבזה שמביא דוגמא מן החיים ומן המתים, כוונתו הי' להורות לנו  
אגב גררא שמשיח יכול לבוא הן מן החיים והן מן המתים. דהיינו, שאע"פ שכוונתו הוא רק  
מכיון   מ"מ  משיח,  להיות  ראוי  בעצמו  הקדוש  שרבינו  לומר  ולא  בלבד  דוגמא  להביא 

די שנדע על איזה צדיק אפשר לומר עליו שהוא משיח,  שהתועלת בהבאת דוגמא הוא בכ
לכן הביא ב' דוגמאות על משיח, א' מן החיים וא' מן המתים, להורות לנו שהצדיק הראוי  
להיות משיח )שיש לו התכונות של רבינו הקדוש או דניאל( יכול לבוא הן מן החיים והן מן  

 המתים. 

רבינו הקדוש ודניאל. שאצל  לשון רש"י בדברו אודות  ן  צריך ביאור פשר השינוי בי  אמנם  
דוגמתו בחיים", ואצל דניאל אינו כותב "ואם יש דוגמתו  רבינו הקדוש הוא כותב "אם יש  

 במתים", אלא "ואם דוגמא הוא למתים". 



102 
 

 רבינו הקדוש ודניאל בין בהלישנא אחרינא י הלשונות חילוק 

 . ויש לומר הביאור בכל זה: עז

 יש שינוי עיקרי בין רבינו הקדוש לדניאל: ש יוצאהנתבאר לעיל, ע"פ 

שאע"פ שהיו לו התכונות של משיח )דהיינו יסורים וחסידות   א(   :לגבי רבינו הקדוש מובן
 .  למשיח דוגמא , ולכן הוא רק אבל לא הי' ראוי להיות משיח מצד יחוסו גמורה( 

. ולא רק  ב( עוד זאת, בדורו של רבינו הקדוש לא היו עוד צדיקים שהיו ראויים להיות משיח
אפילו צדיקים שהיו   שלא היו עוד צדיקים שהיו ראויים להיות משיח, אלא עוד זאת שלא היו

של משיח.    תכונותכי לא נמצא שאר צדיק מלבד רבינו הקדוש שהיו לו הלמשיח,  דוגמא  
וכלשונו של רש"י "אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקדוש",    (.ד )כמו שנתבאר לעיל אות  

, הרי  דוגמא למשיחצדיק שהוא  בדורו של רבינו הקדוש  שהפירוש הפשוט בזה הוא שאם יש  
 רבינו הקדוש.  יש )רק(

, הרי ברור שהכוונה לא  "אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש" כאשר רב אמר  ש,  עפ"ז מובן ו
שהיו בחיים אז שהם ראויים להיות    שבדורו הי' שזהו בכדי שישמש דוגמא לעוד צדיקים  

יש צדיק החי עמנו עכשיו שהוא  משיח, אלא על כרחך צריך לומר שכוונת רב הוא שאם  
, אז זהו רבינו הקדוש, דהיינו שאם  הבאים   דורותב  291חיים בצדיק  מהווה דוגמא בשביל  

דומה לרבינו הקדוש ביסורים וחסידות,  יהי'  שהוא    צדיק מזרע שלמה בדורות הבאים יהי'  
 אז אפשר לומר עליו שהוא הראוי להיות משיח.  

 : משא"כ אצל דניאל . עח

מסתבר שבמשך כל  ש   עוד זאת,  א( הוא הי' ראוי להיות משיח בעצמו )גם מצד יחוסו(. ב( 
הדורות שמתו כבר היו הרבה צדיקים שהיו ראויים להיות משיח, ואין שום טעם לומר שרק  

זה שנקט  ו   הוא ראוי להיות משיח.  )מבין כל הצדיקים שהיו במשך הדורות שמתו כבר( דניאל  
 רק דניאל, הי' בכדי לומר שכל צדיק מן המתים שהוא דומה לדניאל, הוא יכול להיות משיח. 

ועפ"ז מובן, שהטעם למה בחר רב לומר עליו הלשון "כגון", ולא אמר על דניאל שהוא בעצמו  
דניאל"(, לא הי'    היינוהראוי להיות משיח מן המתים )דהיינו שלא אמר "אי מן מתייא הוא,  

אלא   משיח,  להיות  ראוי  הוא  בעצמו  שדניאל  האפשרות  שזה  אדרבהלשלול  להדגיש   ,
יכולים להיות   דניאל מן כל המתים הוא לא מפני שרק הוא מבין כל המתים  שמזכיר רק 
משיח, אלא מפני שהוא מזכיר אותו בתור דוגמא למשיח בשביל שאר כל הצדיקים שמתו  

 להיות משיח. ראויים הדומים לו, שגם הם כבר 

וכמו שמשמע מלשונו "ואם דוגמא הוא למתים היינו כגון דניאל", שהפי' הפשוט בזה הוא  
הוא דוגמא  , אלא אדרבה,  למשיח  לא שדניאל הוא הדוגמא היחיד מבין המתיםלכאורה,  

 להיות משיח. ראוי )מבין המתים( בשביל שאר המתים, שכל מי שדומה לו מן המתים  

 

על זה    לרמזהכוונה בזה שאנו מדגישים שרבינו הקדוש שבא מן החיים הוא דוגמא למשיח, הוא בכדי  עכצ"ל, שדהיינו ש  291
(, ולא לומר שרבינו הקדוש הוא  נורבינו הקדוש בזמ  כמו( יכול להיות מן החיים )בדורות הבאיםשהצדיק הראוי להיות משיח )

 דוגמא על עוד צדיקים שהיו חיים בזמנו של רבינו הקדוש שהם יכולים להיות משיח. 



103 
 

שהוא הצדיק    292]והטעם שנקט דוקא דניאל לדוגמא מבין שאר כל הצדיקים שמתו, הוא מפני
שאר   משא"כ  גמור.  חסיד  והי'  ביסורין  ונידון  ושלמה  דוד  מזרע  שהוא  בבירור  לנו  הידוע 
הצדיקים שבמשך הדורות שמתו כבר, הנה אותם צדיקים שידוע לנו שהיו להם התכונות  
להיות ראויים להיות משיח, לא נודע לנו בבירור שהיו מזרע דוד ושלמה )כמו שהובא לעיל  

מישאל ועזרי'(, ואודות שאר צדיקים שהיו מזרע שלמה והיו ראויים להיות משיח  אודות חנני'  
 אין ידוע לנו בבירור מי הם[. 

 . ועפכ"ז יש לבאר בדרך אפשר השינוי בין דברי רש"י אודות רבינו הקדוש ואודות דניאל: עט

אצל רבינו הקדוש כותב "אם יש דוגמתו בחיים, היינו רבינו הקדוש". שהפי' בזה הוא, שאם  
עכשיו )"בחיים"(, שדומה למשיח ומשמש כדוגמא לעוד צדיקים הראויים    מבין החיים יש מי  

 , הרי זה רבינו הקדוש.  )בדורות הבאים( להיות משיח 

בדורו של    החיים  כל   שמבין,  הוא "  הקדוש  רבינו  היינו  בחיים  דוגמתו  יש"אם    מהלשון  והמובן)
צדיקים   עוד  היו  ומזה מובן שלא  דוגמא למשיח.  רבינו הקדוש משמש  רבינו הקדוש, רק 

ו  וכנ"ל.  להם התכונות של משיח  הוא שבדורו שהי'  הנ"ל,  מלשון  מובן  רבינו הקדוש  עוד 
בעצמו אינו יכול להיות משיח, שהרי אם הוא הי' יכול להיות בעצמו משיח, לא הי' אומר עליו  

 רב שהוא רק דוגמא למשיח, וכנ"ל בארוכה(. 

".  293דניאל   כגוןהיינו    למתים   הוא   דוגמא משא"כ אצל דניאל, משנה רש"י וכותב "ואם  .  פ
דוגמתו במתים היינו דניאל", הי' הפי' בזה ש"אם יש דוגמא מבין    294שאם הי' כותב "ואם יש 

המתים על משיח הוא דניאל", ואז היינו צריכים לפרש הכוונה בדברים אלה )כמו שפירשנו  
לעיל הכוונה בדברי רב "אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקדוש", דהיינו( שרק דניאל מבין  

 הוא עצמו אינו יכול להיות משיח. שאר כל המתים מהווה דוגמא למשיח, ו

", משמע שהכוונה בדברי רב הי'  למתים   הוא  דוגמא אמנם מזה שרש"י משנה וכותב "ואם  
שיש כמה וכמה מבין המתים שהם ראויים להיות משיח, וזה שמביא רק דניאל הוא מפני  

שמהווה   המתים  מבין  דוגמא  על  להצביע  הוא  בשביל    דוגמא שכוונתו    שאר )למשיח( 
 שהם ראויים להיות משיח.   המתים  שמבין  הצדיקים 

הוא(   ")דוגמא  שכותב  במה  הכוונה  ג"כ  "למתים וזהו  ולא  כותב  ב",  הי'  אם  כי  מתים". 
הי' הפי' בזה שדניאל הוא הדוגמא למשיח "מבין המתים", ואז הי' המובן מזה   "במתים" 

 

בס' דברי תורה שם, מבאר שם שהטעם למה מנה רב דוקא דניאל ולא שאר צדיקים שסבלו הרבה יותר ממנו )כמו העשרה   292
הגם    .אם יש להם שייכות להיות משיח  ,ודאי דחשב רב בדיוק לפי שורש נשמתם וגם יחוסםהרוגי מלכות וכיו"ב( הוא מפני "
וגם אם הוא מזרע דוד המלך בשורש יחוסו    ,מכל מקום תלוי גם כן בערך שורש וחלק נשמתו  ,דתלוי בחסידות וסבלות יסורים

". אבל מסתבר לומר שבמשך כל הדורות שמתו כבר לפני זמנו של רב, היו עוד צדיקים שהיו ראויים להיות משיח מצד  כנ"ל 
שורש נשמתם ויחוסם וכו', והטעם שלא הזכירם רב, הוא מפני שרק דניאל הוא הדוגמא הכי מבורר לנו )שהרי הוא הצדיק היחיד  

יסורים(, ולכן הוא הזכיר דניאל, אבל הזכירו רק כדוגמא בכדי להבהיר שבוודאי    הידוע לנו שהי' מזרע שלמה וגם חסיד גמור ובעל 
 היו עוד צדיקים הראויים להיות משיח בהדורות שמו כבר. 

, הגירסא ברש"י הוא "אם יש דוגמתו בחיים  816בהגה"ה על הגליון בכת"י אוסף גינזבורג, מוסקבא, מספר  יש להעיר, אשר    293
הן אצל רבינו   דניאל איש חמודות". דהיינו שכותב המילים "היינו כגון"   כגון  היינורבינו הקדוש, ואם דוגמא הוא למתים    כגון  היינו

"ויש מפרשין אם יש   הקדוש והן אצל דניאל. אמנם בהגירסא הנפוצה הוא כמו שהובא בפנים. ולהעיר שביד רמה כאן כותב 
 דניאל".  כגוןרבינו הקדוש, ואם דוגמא הוא למתים  היינודוגמתו בחיים 

 או "הי'" )ע"ד גירסא הנפוצה בלשון הראשון "ואם הי' מאותן שמתו כבר"(.  294



104 
 

להצדיקים   דוגמא  לשמש  בשביל  משיח,  על  המתים  מבין  אחת  דוגמא    בדורות שמביא 
מתים" הוא שנקט דניאל כדוגמא למשיח  ל. אמנם הפירוש בהמילים "דוגמא הוא  הבאים 

בשביל שאר הצדיקים שמתו כבר )לפני זמנו של רב(, דהיינו שכל צדיק מבין המתים הדומה  
 מתים".  ללדניאל, הראויים להיות משיח, ונקט דניאל רק בכדי להביא דוגמא בשבילם, "

דניאל", שבזה מדגיש שהכוונה בהצביעו על דניאל    כגוןוזהו ג"כ מה שמסיים רש"י "היינו  
הי' בשביל להשתמש בו כדוגמא לשאר מתים הדומים לו, לעוד צדיקים מבין המתים שהם  

 "כגון )בדוגמת( דניאל".  

)וליתר ביאור: בנוגע רבינו הקדוש, מסתבר שהוא הי' היחיד בדורו שהי' ראוי להיות משיח,  
וממילא מזה שרב בחר לומר עליו הלשון "כגון" ולא אמר עליו להדיא שהוא בעצמו ראוי  
להיות משיח, משמע שיש איזה דבר המונע ממנו להיות משיח. משא"כ אצל דניאל, הרי  

להיפך,  מסתבר  אדרבה,   להיות  לומר  ראויים  כבר שהיו  צדיקים מאותן שמתו  שיש כמה 
לא הי' כוונתו לומר שדניאל בעצמו אינו יכול   משיח, וא"כ מובן שמה שאומר על דניאל "כגון" 

כוונתו הי' להדגיש שהוא מביא דניאל רק כדוגמא אחת בלבד  אדרבה  להיות משיח, אלא  
 (.   295מבין שאר המתים שיכולים להיות משיח 

למה אומר רב על דניאל שהוא דוגמא למשיח באם    :מתורצים הקושיות שהקשינו לעיל עפ"ז  ו
 למה משנה רש"י בלשונו בין רבינו הקדוש ודניאל. הוא ראוי להיות משיח בעצמו; ו

 

לעיל נתבאר, אשר משמעות לשונו המילולי של רב "אי מן מתייא הוא כגון דניאל" הוא "אם משיח הוא מבין המתים, הוא כמו    295
דניאל", )היינו שאם משיח הוא מבין המתים, הוא או דניאל או צדיק אחר הדומה לו(. ונתבאר אשר אם נפרש כן, יש לכאו' כעין  

משמע שבא להורות להו מיהו המשיח, וממה שאומר "כגון דניאל"   לשון "אי מן מתייא הוא" סתירה בדברי רב מיני' ובי', שהרי מה 
שהרי מסתבר שיש כמה צדיקים מבין המתים  )אלא איזה סוג צדיק יהי' משיח(,  שיח,  ממשמע שלא בא להורות לנו מיהו ה

 הדומים לדניאל, וכולם יכולים להיות משיח, ואין אנו יודעים מי מביניהם יהי' משיח. 

לפי הלישנא אחרינא, פירוש המילים "אי מן מתיא הוא כגון דניאל",  דהיינו ש,  באופן שונה  מה שנתבאר בפנים הואבהכוונה  אמנם  
מתפרשים באופן שונה קצת, )לא במובן של "אם משיח הוא מן המתים הוא או דניאל או צדיק אחר הדומה לו", אלא( במובן של  

ת משיח, הרי זה דניאל". שלפי  "אם דוגמא הוא למתים היינו כגון דניאל", דהיינו "אם יש להביא דוגמא על המתים הראויים להיו 
 הבנה מחודשת זו, נמצא שדברי רב מתקשרים זה עם זה. 



105 
 

 גם לפי הלישנא אחרינא יכול משיח לבוא מן המתים. כאסימן 

. והנה ע"פ כל הנתבאר לעיל בכוונת הלישנא אחרינא, מבואר למעיין שגם לפי הלישנא  פא
: לפי הלשון הראשון  ואדרבהאחרינא שפיר נמצא שרב סובר שמשיח יכול לבוא מן המתים.  

נמצא שרק דניאל ראוי להיות משיח מכל הצדיקים שמתו לפני זמנו של רב. משא"כ לפי  
ודניאל   וכמה צדיקים מן המתים שיכולים להיות משיח,  יוצא שיש כמה  הלישנא אחרינא, 

 הובא רק כדוגמא להם. 

ועוד זאת אנו רואים ברור בדברי הלישנא אחרינא, שכוונת רב לא הי' שרק רבינו הקדוש  
, כל הטעם למה הביא רבינו הקדוש ודניאל הי' רק  אדרבה ודניאל יכולים להיות משיח, אלא  

וכמו    אחרים   צדיקים להביאם כדוגמא על   )מן החיים ומן המתים( שיכולים להיות משיח, 
 שנתבאר לעיל כל זה בארוכה. 



106 
 

 בהלישנא אחרינא  המהלך הנ"ל קושיות על . כבסימן 

דברי האדמו"ר  המבואר ב  היסוד בא בהמשך לבלישנא אחרינא,  נ"ל  ביאור ה והנה כל ה.  פב
שרבינו   לומר  הוא  כוונתו  אחרינא  בהלישנא  "דוגמתו"  הלשון  של  שהפירוש  ממונקאטש, 

 הקדוש בעצמו אינו יכול להיות משיח, והוא רק דוגמא למשיח. 

 יש כמה קושיות על ההבנה הנ"ל: אמנם באמת, 

הכרחו של הלישנא האחרינא הוא מזה שרבינו  סובר שהאדמו"ר ממונקאטש,  ראשית כל,  
ובעל כרחן  כותב "ועפ"ז  הקדוש לא בא מזרע שלמה, וא"כ אינו יכול להיות משיח מצד יחוסו.  

ורב בעל    , או אולי יש לומר דמדרשים חלוקים הם בש"ס  ...לומר כפירוש השני ברש"י שם  
ויותר נראה    . והוא דוחק  , המימרא הזאת לא סבירא ליה דצריך להיות דוקא גם מזרע שלמה

דבריו שהוא מכריע כהלשון  שמע ממו  ". היינו כלישנא אחרינא ברש"י הנ"ל  ,כתירוץ הראשון 
 השני של רש"י.  

ד   לכאורה אמנם   שרב סובר    מפורש ששם    , סוף סוף מה נעשה עם הלשון הראשון צע"ג, 
שצריך לומר שיש איזה ביאור איך אמר רב    ועל כרחךשרבינו הקדוש יכול להיות משיח,  

ומובן שרש"י לא הי' מביא  שרבינו הקדוש בעצמו יוכל להיות משיח.   )לפי הלשון הראשון(
 מוטעה ביסודו. הראשון באם הי'  לשון 

לעיל  באמת  ו נתבאר  יט  כבר  שםסימן  לתרץ  ובהערות  שאפשר  הראשון  ,  בכמה  הלשון 
ס"ל  רבינו הקדוש אכן הי' מזרע שלמה )מן הזכרים(, או שלשון הראשון ס"ל ש או ש:  נים אופ

, או שס"ל שאין צורך שמשיח  מספיקמזרע שלמה מן הנקבות וגם זה  הי'  שרבינו הקדוש  
 .296יהי' מזרע שלמה 

ביאור בשיטת הלשון הראשון הסובר שרבינו הקדוש  מכיון דעל כרחך צריכים לומר שיש  ו
משיח,   להיות  סובר  יכול  אחרינא  שהלישנא  לומר  הוודאות  דמהו  ביאור  צריך  שוב  א"כ, 

משיח להיות  יכול  אינו  בעצמו  הקדוש  מספיק    . שרבינו  ביאור  יש  באם  להלשון  דלכאורה 
הראשון לומר שרבינו הקדוש יכול להיות משיח, מהיכי תיתי לומר שהלישנא אחרינא פליג  

  על זה? 

שרבינו הקדוש בעצמו הי' ראוי להיות   אין שום הכרח לומר שהלשון השני פליג ע"זשומכיון 
תלוי בזה  אין  הכרח לומר שהחילוק בין הלשון הראשון והלישנא אחרינא  שוב  א"כ  ,  משיח

מסתבר יותר למצוא ביאור אחר בהחילוק  לכן  ו  האם רבינו הקדוש יכול להיות משיח או לא. 
   להלישנא אחרינא.בין הלשון הראשון 

ולומר )באופן אחר קצת מדברי האדמו"ר ממונקאטש(    297לתרץ זהיש  . והנה לכאורה  פג
שון והלישנא אחרינא האם רבינו הקדוש יכול להיות משיח.  איש מחלוקת בין הלשון הרש

לישנא  היש לומר שהלשון הראשון סובר שרבינו הקדוש בא מזרע שלמה הזכרים, ודהיינו ש

 

על כרחך אנו צריכים לתרץ הלשון הראשון, ואף אם נצטרך  ואע"פ שהאדמו"ר ממונקאטש כותב על זה שזהו דוחק, הרי    296
 ליכנס בדוחק.  

 . ס' דברי יעקב )עדס(, ביאורי אגדות על סנהדרין כאן ס' ימות המשיח בהלכה ח"ב סי' ז'. ב ראה 297

 



107 
 

)או שהלשון הראשון אינו סובר שמשיח צ"ל  ,  אחרינא ס"ל כהדיעות שלא בא מזרע שלמה
 . וכיו"במזרע שלמה, והלישנא אחרינא חולק ע"ז(,  

כי מצד א' יש עדיפות לפרש דברי רב כמשמעותם הפשוטה,  ולכן הביא רש"י ב' הלשונות,  
, וזה עולה בקנה אחד עם הדיעות  שהוא הצביע על רבינו הקדוש כמי שראוי להיות משיח 

. אמנם מכיון שיש דיעות החולקים וס"ל  הסוברים שרבינו הקדוש בעצמו יכול להיות משיח
 הלישנא אחרינא. שרבינו הקדוש אינו יכול להיות משיח, לכן הביא גם 

כן, עדיין  פד  נימא  כל  קשה לבאר הלישנא אחרינא באופן הנ"ל, מכיון ש . אמנם אפילו אי 
 קשה להתאים עם לשונו המילולי של דברי רש"י.  הנ"ל בדברי הלישנא אחרינא  בנההה

"אם  הפי' בהלשון של רש"י  מיוסד כנראה על ההבנה, שהאדמו"ר ממונקאטש  הנה דברי  ד 
דוגמא למשיח    ,הואבחיים",    דוגמתו יש   יכול להיות משיח  ושרבינו הקדוש הוא רק  אינו 

 (. סימן כ)וכמו שנתבאר לעיל   בעצמו.

פי' של המילה "דוגמתו" ברש"י אינו  הכאשר נעיין בדבר נראה, שאמנם כמו שיתבאר לקמן,  
רב  שהאיש הזה הוא רק דוגמא למשיח ואינו יכול להיות משיח, אלא שיש טעם אחר למה  

 . , וסימן כד אות עא ואילך וכמו שיתבאר לקמן השתמש בהמילה "דוגמא" למשיח. 

ובפרט, שלשונו המילולי של רש"י "אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקדוש", משמע, שלא  
, שמלכתחילה  להיפך על רבינו הקדוש, אלא    הצביע ש  מפניתפס רב הלשון "כגון" ו"דוגמתו"  

שבפ לזה  קשר  הצביע  ו )בלי  הקדוש(,  על  רבינו  שהוא  חיפשעל  מישהו  רק  "דוגמא"    רב 
שהטעם למה חיפש רק "דוגמא"    צ"לעל כרחך  א"כ, מובן, ש ולא מיהו משיח בעצמו. ולמשיח,  
יש לו סיבה  שאינו מפני שרבינו הקדוש אינו יכול להיות משיח בעצמו, אלא מפני  למשיח  

   מיוחדת שהוא חיפש רק דוגמא למשיח. 

יוצא, שהתכלית של  האדמו"ר ממונקאטש  מדברי  באותיות אחרות קצת:    ,לתוספת ביאור ו
דומים לו, לראות  דוגמא בשביל צדיקים אחרים הבכדי לשמש  הוא  "דוגמא" למשיח,    מציאת

של  כוונה  הבלשונו המילוי של רש"י, משמע ש. אמנם בפשטות,  יכולים להיות משיחאם הם  
לקמן אות  הפירוש בזה  )שיתבאר  מציאת דוגמא למשיח, הוא  למצוא "צדיק הדומה למשיח"  

, ולא למצוא "צדיק שאפשר לדמות לו צדיקים אחרים בכדי לראות אם הם יכולים  עא ואילך( 
 להיות משיח". 

שכוונת רב הי' רק לחפש דוגמא למשיח, בכדי שאם    ההבנה הנ"ל,. ועוד זאת, שלפי  פה
אי מן חייא  נמצא צדיק הדומה אליו נוכל לומר עליו שהוא משיח, אינו מובן כלל למה אמר " 

הב' היא  , דמה הצורך להדגיש שדוגמא א' היא מן החיים, ודוגמא  הוא .. אי מן מתיא הוא"
 מן המתים. 

ה מן  דוגמא  שהוא  דניאל  לגבי  נתבאר  מובשלמא  בדברי  לעיל  תים,  הכוונה  לפרש  שיש 
הראויים להיות משיח, ותפס דניאל כדוגמא  הלישנא אחרינא, שיש הרבה צדיקים מן המתים  

אמנם בנוגע לרבינו הקדוש,  .  לומר שכל צדיק מן המתים הדומה לו הוא ראוי להיות משיח
 אינו מובן כלל מה שמדגיש רב שהוא דוגמא מן החיים.  

)כ לפרש  נצטרך  כרחך  בארוכהועל  לעיל  שנתבאר  שהכוונה  מו  זה    לרמז הוא  בזה  (  על 
לזה שהוא    ף בנוס)כמו רבינו הקדוש(,    שהצדיק הראוי להיות משיח יכול להיות מן החיים



108 
 

להיות כמו    יכול  המתים,  ממן  דחוק,  דניאל שלמדנו  זו  שהבנה  מובן  אבל  כלל  ו .  זה  אין 
 בפשטות משמעות לשונו של רב ולשונו של הלישנא אחרינא. 

האדמו"ר   הבנת  על  )המיוסד  הנ"ל  הפירוש  כל  להעמיס  שקשה  מובן,  זה  מכל  אשר 
כוונת המילה "דוגמתו"( בלשונו המילולי של רש"י. ומתוך העיון בלשונו המילולי  ממונקאטש ב

 של רש"י נמצא שיש לפרש כוונתו באופן אחר לגמרי, כדלקמן. 



109 
 

 של רש"י   פירוש הלישנא אחרינא לפי לשונו המילולי. גכסימן 

 : , ובהקדם. ועכשיו נבאר הלישנא אחרינא כפי שמשמע מתוך הלשון המילולי של רש"י פו

לולי  עיקר הקושי שיש בדברי הגמרא כאן מלכתחילה )בארוכה,   (סימן א)כמו שנתבאר לעיל  
הוא שדברי רב אינם מתקשרים זה עם זה. דמלשונו של רב "אי מן חייא הוא  רש"י(    פירוש 

... אי מן מתיא הוא", משמע שבא להורות לנו מיהו המשיח אם הוא יבוא מן החיים ומיהו  
 יבוא מן המתים.    האםהמשיח 

שלא בא להורות לנו  משמע    , הוא "כמו, דוגמת" אמנם לאידך גיסא, המילה "כגון" שפירושו 
שמשיח יהי' או רבינו הקדוש או צדיק אחר  בא להורות לנו  שמיהו המשיח, אלא    באופן ברור

ן זה מתקשר  איזה סוג צדיק הוא משיח. אמנם אם כן אירק בדומה לו, או שבא להורות לנו 
שמהם משמע שבא להגיד לנו באופן ברור  "אי מן חייא הוא .. אי מן מתיא הוא",    עם המילים

 .  מיהו המשיח באם יבוא מן החיים או מן המתים

שהצדיק הראוי להיות משיח יכול להיות הן מן  )וקשה לומר שהצורך בזה הוא בכדי ללמדינו  
החיים והן מן המתים, כי הבנה זו אינו מרומז בפשטות לשונו המילולי של רב, כנ"ל באות  

 הקודם(.

במובן של "היינו".   שיש לפרש המילה "כגון" הלשון הראשון של רש"י  בכדי לתרץ זה, סובר  ו
ולכן מביא    .הבנה זו דחוק, כי אין זה משמעות הרגילה של המילה "כגון" סוף סוף  אמנם  

מתפרש כעין משמעותו   המילה "כגון" כי לפי הלישנא אחרינא יוצא ש  רש"י הלישנא אחרינא,
 . ( חוכנ"ל אות ) הרגילה 

כלומר אם יש דוגמתו בחיים היינו    ,רש"י "לישנא אחרינא כגון רבינו הקדוש  לשון  זה הואו.  פז
 ": רבינו הקדוש, ואם דוגמא הוא למתים היינו דניאל איש חמודות 

", שבזה  הקדוש  רבינו  כגוןהמילים "רש"י  , מעתיק  הלישנא אחרינא בתחילת  ראשית כל,  
וכנ"ל  )פירוש המילה "כגון".  תלוי בהשינוי בין הלישנא אחרינא להלשון הראשון  מודגש, ש

 . ( בארוכה

כאשר רש"י  ש   298מהמבואר בכ"מוכמו שהובא לעיל,    . "כלומר ולאחר כך מוסיף רש"י ".  פח
עותם  ממביא המילה "כלומר", הרי הפי' בזה הוא שהוא מפרש דברי הגמ' בשינוי קצת ממש

 .  פשוטהה

משיח הוא מן החיים אז הוא בדוגמת רבינו  של הגמ' הוא "אם    פשוטמשמעות ה ההרי  וכאן,  
לפ"ז אין דברי רב מתקשרים זה עם זה כנ"ל. ולכן  אי אפשר לפרש כן, כי  אבל  הקדוש",  

  כל מחדש  לפרש  צריך  , הרי  " במשמעות של "דוגמת  המילה "כגון" באם נפרש  כותב רש"י ש
מילולי  נו שבמקום הפירוש הידהי,  ממשמעותם הפשוטה   באופן אחר קצת דברי רב    המשך

הוא"  של   חייא  מן  מאותן שחיים",    שהוא"אי  הוא  מלמדנו  "אם משיח  "כגון"  הרי המילה 
יש  ש "  דוגמתו בחיים"נצטרך לפרש שהכוונה הוא "אם  צדיק  שהפירוש בזה הוא  יש  אם 

 .  "משיח, הרי זה רבינו הקדושדומה לבחיים שהוא 

 

 ובספרים שנסמנו שם.  ראה שו"ת המבי"ט ח"ב סי' ריג, ובארוכה בס' מנוחת שלום ח"ד סי' ט 298



110 
 

מתפרש לפי מקומו בדברי רב )שאז הוא  אינו    המילה "כגון"לפי הבנה זו,  ובאותיות אחרות:  
שלאחריולה  מתחבר הקדוש"  מילים  אלא  ( "רבינו  דהיינו  מתפרש  ,  רב,  דברי  כללות  על 

 לתחילת דברי רב "אי מן חייא".  שמתחבר

כי    ולא כפירושו הראשון והעיקרי.   ועפ"ז יובן למעיין למה הביא רש"י זה רק כפירוש השני]
בכדי לפרש מילה  מתפרש כמשמעותו הרגילה, אמנם   אע"פ שלפי לשון זה, המילה "כגון" 

, ולהוציא המילה "כגון"  זו כמשמעותו הרגילה, צריך לפרש מחדש כל המשך דברי רב וכנ"ל 
רב  בדברי  "כגון"    .ממקומו  המילה  יותר מלפרש  גדול  דוחק  זהו  מסויימת,  ומובן שבמדה 

 . בלבדה שלא כמשמעותו הרגיל

אינו מתפרש לגמרי כפי    האפילו המילה "כגון" עצמבאמת  לפי הנ"ל נמצא שועוד זאת, ד 
)"דוגמת"( הרגיל  אינו  שימושו  הקדוש("  )רבינו  "כגון  של  הפירוש  זו  הבנה  לפי  שהרי   ,
אלא "היינו רבינו הקדוש", אלא שהמילה "כגון" מצטרף להמילים  "בדוגמת )רבינו הקדוש(",  

גלה לנו שיש לפרש צמד המילים האלו באופן מחודש "אם יש דוגמתו  "אי מן חייא הוא" ומ 
 .  [בחיים". ועיין היטב 

שנא אחרינא יוצא שכל המשך  יועפ"ז יובן היטב למה כותב רש"י כאן "כלומר", כי לפי הל
 . 299כללות דברי רב מתפרשים באופן מחודש שלא כמשמעותם המילולי 

שלפי הלישנא אחרינא אנו צריכים לפרש מחדש כללות המשך דברי רב  . אמנם אע"פ  פט
  הפשוטה   םמשמעותל מאד    דומהביסוד הדברים, הלישנא אחרינא  הרי לאידך גיסא,  כנ"ל,  

הוא מאותן    מר "אם משיחוא א שרב  וה  רבדברי  . שהרי המשמעות הפשוטה של  רב  של דברי
החיים והמתים הצדיק    ןדהיינו שהוא מחפש מבי  שהם חיים ... אם משיח הוא מאותן שמתו",

ו  משיח.  להיות  להראוי  מאד  דומה  אחרינא זה  ומביהלישנא  החיים  מבין  מחפש  שרב    ן, 
 . המתים מי שראוי להיות משיח )כדלקמן(

שבהלשון הראשון רב    רק בזה,  והשינוי היחיד בין הלשון הראשון להלישנא אחרינא הוא 
  משיח המחפש מיהו המשיח מבין החיים ומבין המתים, ולפי הלישנא אחרינא, במקום לחפש  

  – "  הוא דהיינו שבמקום הפירוש המילולי של "אי מן חייא    , רב מחפש הדומה למשיח. עצמו
מי שדומה למשיח  יש  "אם  באופן זה  מתפרש דברי רב  הוא מן החיים",    –   המשיח  –  הוא"אם  

 החיים".  בין

מקבל רש"י הבנה זו בהלישנא אחרינא אע"פ שנצטרך לפרש מחדש דברי  ולכן מובן למה  
 ביסודו הלישנא אחרינא דומה להלשון הראשון. רב, כי מכל מקום 

של הלישנא אחרינא, דומה מאד להבנת הלשון הראשון  וכוונת הדברים לפי לשונו המילולי  .  צ
שאם  בא לומר  שרב    ם הןשכוונת הדברי.  (סימן ו)שנתבאר לעיל    של רש"י לפי לשונו המילולי

מ יש  האם  לראות  עכשיו  אתנו  החיים  הצדיקים  כל  מבין  בתכונותיו  ינחפש  שדומה  שהו 
החיים עכשיו שאפשר לומר עליו שהוא  למשיח, נראה שהצדיק היחיד מבין כל הצדיקים  

 

לפי ההבנה  גם  מובן הטעם למה כותב רש"י "כלומר", שהרי  יש להעיר שגם לפי הבנת האדמו"ר ממונקאטש שנתבאר לעיל,    299
פירוש המילולי של דברי רב "אם משיח הוא מן החיים  השונים ממשמעותם הפשוטה, שבמקום   הנ"ל נמצא שכוונת דברי רב הם
"אם יש להביא דוגמא ממי שהוא בחיים", ו"אם יש להביא דוגמא   יוצא שהפירוש של דברי רב הם... אם משיח הוא מן המתים",  

 סו"ס ההבנה הנ"ל מוקשית, מהטעמים שנתבאר לעיל. . אלא שמן המתים", )וכנ"ל(



111 
 

עיין  דהיינו שבאם נ  , הוא רבינו הקדוש.)דהיינו שיש לו התכונות של משיח(  דומה למשיח
ביחס לכל שאר הצדיקים    –שווה מעלות הצדיקים זה לזה, נראה שדוקא רבינו הקדוש  ונ

 משיח. לבתכונותיו זה שדומה א  ו ה –שבזמנו 

ופירוש דברי רש"י "אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקדוש" הוא שאם יש צדיק מבין כל  
 שהוא בדוגמת משיח, הרי הוא )רק( רבינו הקדוש.  (שנוכל לומר עליו)הצדיקים החיים 

"אם  המילים  שהפירוש המילולי של  וממשיך רש"י "ואם דוגמא הוא למתים היינו כגון דניאל",  
, אז זהו דניאל.  "דומה למישהו מן המתים  -   300משיח   -   הוא אם  "הוא   למתים"   הוא דוגמא  

מבין כל הצדיקים  דומה למשיח, אז דהיינו שאם נחפש מבין המתים לראות איזה צדיק הוא 
 למשיח הוא דניאל. בתכונותיו  הצדיק שאפשר לומר עליו שהוא דומה בדורות העברו, הרי 

ש) במקומות אחרים,  רש"י  בדברי  יוצא מהמבואר  רש"י,    ,ם משמע המוזה  שבסגנונו של 
 . (301המילים "דוגמא הוא" פירושו דומה

ואצל דניאל אינו    "אם יש דוגמתו בחיים"  שוכותב אצל רבינו הקדוומה שמשנה רש"י  .  צא
אלא כותב "ואם דוגמא הוא למתים היינו כגון    דוגמתו במתים היינו דניאל",כותב "ואם יש  

"אם    דניאל",  בהלשון  להשתמש  מתאים  שלא  מפני  שזהו  בפשטות,  לומר    יש נראה 
)שמשמעו שאנו מדברים לנוכח, למי שנמצא בפועל בינינו( לגבי אדם שאינו חי   "302דוגמתו 
   .303עכשיו 

שפירושו במתים",  דוגמתו  יש  "אם  לכתוב  במקום  בין "אם    ולכן  שדומה  מי  המתים    יש 
דהיינו    למשיח", משנה רש"י וכותב "אם משיח דומה למי שהוא מן המתים, אז זהו דניאל".

הכוונה  וזהו רק שינוי סגנון,  אמנם    .שבמקום לדמות דניאל למשיח, אנו מדמים משיח לדניאל 
 היא אחד. 

 

 וכלשון רב "אי מן מתיא הוא", שהלשון "הוא" קאי על משיח.  300

נמנין במנין שאר אחיו.   - "ויהי מתיו מספר יחי ראובן ואל ימת ויהי מתיו מספר" וזה לשונו על וזאת הברכה לג, ו "ראה רש"י  301
זו )  דוגמא היא  יעקב שנים עשר"  בני  ויהיו  "וישכב את בלהה...  מן המנין   וישלחכעניין שנאמר  יצא  עכ"ל.    . " לה, כב(, שלא 

 להפסוק בפ' וישלח. היא לא שזה משמש כדוגמא למשהו אחר, אלא שפסוק זה דומה  שהפירוש במילים "דוגמא היא זו" 

וגו'  א, ה, " ועד"ז בפירוש רש"י על שיר השירים   אתם רעיותי אל אקל בעיניכם אף אם עזבני אישי מפני    -שחורה אני ונאוה 
אם אני שחורה כאהלי קדר המשחירים מפני   , שחרות שבי כי שחורה אני על ידי שזיפת השמש ונאוה אני בחיתוך איברים נאים

,  אומרת כנסת ישראל לאומות   ,דוגמא היא זו  . קלה אני להתכבס להיות כיריעות שלמה  , הגשמים שהם פרוסים תמיד במדברות
...".  אם יש בי עון העגל יש בי כנגדו זכות קבלת התורה  ,ואף במעשי יש מהם נאים  ,שחורה אני במעשי ונאה אני במעשה אבותי

 פירוש רש"י על דברי הימים ב יג, ט. ב  הלשון "דוגמא" וראה ג"כ 

, והנמשל דומה  על כנסת ישראל ודמיון  זהו משל  הוא לא דוגמא לדבר אחר, אלא הפירוש הוא ש שגם שם הפירוש "דוגמא" 
 למשל. 

לפי המהלך  הדברים  מפני ששם ביארנו  באופן שונה, הוא   למתים" "דוגמא הוא  של המילים  הפירוש תבאר  נ  פאות  עיל ל)ומה ש
אחר, שע"פ מהלך זו נראה    צדיקדוגמא לבמובן של  ברש"י   האדמו"ר ממונקאטש, שנראה מדבריו שהוא מפרש הלשון "דוגמתו" 

 ההבנה הנ"ל(.  בכדי שיתאים עם כן פירשנו לשון רש"י באופן אחראצל דניאל, ול שכותב רש"י  הלשון "דוגמא"יש לפרש  עד"זש

הנמצא  כאשנו מדברים אודות איש  תאים בעיקר  לשון זה מ גם    כי וכיו"ב,    "אם נמצא דוגמתו"לא כתב רש"י  מאותו טעם  ו  302
 עכשיו.  בעולם בפועל

ולא "הוא", כי מכיון שדניאל  למה שינה רש"י וכותב אצל דניאל בלשון "הי'",    , בהטעםבוזה דומה למה שנתבאר לעיל אות י  303
 כבר נפטר א"א להשתמש בלשון נוכח. 



112 
 

", )שבזה  דניאל   כגוןהיינו  )ואם דוגמא הוא למתים(,  ועפ"ז יש לבאר גם סיום לשון רש"י "
"(,  304רבינו הקדוש   היינוממה שכתב לעיל אודות רבינו הקדוש "אם יש דוגמתו בחיים  משנה  

הסגנון המתאים הוא  מובן ש כי מכיון שאנו מדמים משיח לדניאל ולא דניאל למשיח, הרי  
הוא למתים  לומר   דוגמא  מן  "ואם  למישהו  דומה  דניאל" שפירושו שאם משיח  כגון  היינו 

, ולא לומר  דניאל"(   כגוןהיינו  ")  לדניאל   דומההוא  אז  )"ואם דוגמא הוא למתים"(,  המתים  
 .  305מתים הוא דניאלמן הלמישהו שאם משיח דומה 

אצל רבינו הקדוש, ששם הלשון הוא "אם יש דוגמתו בחיים" שפירושו הוא "אם יש    משא"כ 
לשון "היינו רבינו הקדוש"  לסיים בששם מתאים  הרי מובן  מישהו מן החיים הדומה למשיח",  

 רבינו הקדוש".  ולא "היינו כגון  ("הוא רבינו הקדוש"  - שפירושו )

 

, הגירסא ברש"י הוא "אם יש דוגמתו בחיים  816בהגה"ה על הגליון בכת"י אוסף גינזבורג, מוסקבא, מספר  יש להעיר, אשר    304
הן אצל רבינו   דניאל איש חמודות". דהיינו שכותב המילים "היינו כגון"   כגון  היינורבינו הקדוש, ואם דוגמא הוא למתים    כגון  היינו

"ויש מפרשין אם יש   הקדוש והן אצל דניאל. אמנם בהגירסא הנפוצה הוא כמו שהובא בפנים. ולהעיר שביד רמה כאן כותב 
 דניאל".  כגוןרבינו הקדוש, ואם דוגמא הוא למתים  היינודוגמתו בחיים 

שמבין כל הצדיקים שמתו כבר,    הואבאופן אחר קצת, שכוונת רש"י  "היינו כגון דניאל"  לכאורה הי' אפשר לבאר דברי רש"י    305
ולכן כותב רש"י "ואם דוגמא הוא למתים היינו כגון דניאל", שהפירוש בזה    הראויים להיות משיח, עוד צדיקים )מלבד דניאל( יש 

 . (פמשיח דומה לצדיק מן המתים, זהו דניאל או צדיק אחר הדומה לו. )והוא דומה קצת למה שנתאר לעיל אות הוא שאם 

כמו שנתבאר לעיל, לפי הבנת ה"לישנא אחרינא", המילה "כגון"  להעמיס פירוש זו בלשון רש"י, שהרי    יש לעיין אם יש  אמנם  
או צדיק אחר הדומה    -משמיענו שרב מחפש רק מי שדומה למשיח. ובאי נימא שכוונת רב הוא לומר שמשיח הוא דומה לדניאל  

בשני אופנים שונים    מן המתים, נמצא שרש"י מפרש המילה "כגון" )בדברי רב "אי מן מתיא הוא כגון דניאל איש חמודות"(  -לו  
מן המתים, דומה    לדניאל(  -)  לו  הדומהדניאל וכל  עוד זאת שו   ;למשיח  דומה   הוא  מבין המתיםבחדא מחתא: שרב מחפש מי  

 ב' פעמים. ומובן הדוחק שבדבר.  למשיח. והרי זה כאילו נכתב המילה "כגון"

מביא רק דניאל מבין כל המתים )ולא חנני'  ואע"פ שלעיל נתבאר אשר יש דוחק מסויים בהלשון הראשון של רש"י, בזה שרש"י  
יתכן לומר שרב סובר כאותם  שהרי  סוף, קושי זה אינו מעכב,  כל  סוף  ,  סימן יט לעיל  מישאל ועזרי' וכיו"ב(, הרי כמו שנתבאר  

ועזרי'(  הסוברים  השיטות )ולא חנני' מישאל  להיות משיח.   שרק דניאל  הלישנא אחרינאיכול  יסודו של    ואע"פ שבביאור  לפי 
יוצא שאנו מתרצים ד  (, הרי סו"ס, לפי הבנת לשונו המילולי של רש"י לא משמע  פוחק זה )כנ"ל אות  האדמו"ר ממונקאטש, 

 . , וכנ"ל בפניםשרש"י בא לתרץ דוחק זה



113 
 

 "דוגמא" למשיח המושג של  ביאורסימן כד. 

שלפי הלשון    , הוא  ,עפכ"ז יוצא שההבדל בין הלשון הראשון להלישנא האחרינאוהנה  .  צב
  . רבינו הקדוש מחפש איזה צדיק יהי' משיח אם משיח יבוא מן החיים או מן המתים   ,הראשון 
למשיח מבין החיים ומבין   לפי הלישנא אחרינא, רב מחפש איזה צדיק הוא "הדומה"משא"כ  
 המתים. 

מהו  דהיינו  היסודי בין הלשון הראשון להלישנא אחרינא,  ולכאורה צריך להבין מהו ההבדל  
שלפי הלישנא אחרינא אנו מחפשים רק מי שדומה למשיח ולא איזה צדיק יהי' משיח  הטעם  
"דוגמא" למשיח  ובפרט לחפש  ,  בכלל   " למשיח הצורך והתועלת בחיפוש "דוגמא מה  ו   בעצמו.

     בין החיים ובין המתים.

  האם   : מתחילה עלינו להבין מה הפשר בזה שאנו מחפשים מישהו ש"דומה" למשיח . וצג
בעצמו,   משיח  להיות  יכול  אינו  הזה  שהאיש  בזה  למשיח;  הכוונה  "דומה"  רק  או  והוא 

הוא שהאיש הזה יכול להיות משיח בעצמו, אלא שיש טעם שאנו מדגישים  שהכוונה בזה  
 אין אנו מדגישים שהוא יכול להיות משיח בעצמו. למשיח, ו שהוא "דומה" )רק(

לומר שהפירוש של "דומה" למשיח הוא שהאיש הזה  וכשנעיין בזה נראה, שאין שום סברא  
אלא הסברא פשוטה מחייבת שהאיש הזה יכול  .  )וכדלקמן(  306אינו יכול להיות משיח בעצמו 

שהוא "דומה"    רק  מדגישים  אלא שיש טעם וסיבה מסויימת למה אנו    להיות משיח בעצמו, 
 למשיח. 

דוגמא" למשיח,  " הלשוןהי' מקום לומר שלכאורה, בהשקפה ראשונה,    צד. ביאור הדברים: 
אינו   אודותו  מדברים  שאנו  להדגיש שהאיש  להיות  בא  רק  יכול  הוא  אלא  בעצמו,  משיח 

שיש משיח  ",  למשיח  מאדוג"  מילים הפירוש הפשוט של הלכאורה    זהו ש  למשיח. "  ה"דומ
 .  307בעצמו  משיח )יכול להיות( דומה לו אבל אינו  (רק) שהוא   אחרבעצמו, ויש אדם 

ואם דוגמא הוא למתים היינו כגון  וזה מודגש ביותר בלשון הלישנא אחרינא אודות דניאל ")
ב איש חמודות", שהפי' הפשוט  מן  המילים האלו  דניאל  למי שהוא  דומה  וא שאם משיח 

זה שאנו מדמים משיח לדניאל )ולא דניאל  מדניאל )כנ"ל באות הקודם(, ש המתים הרי זה  
יותר שלכאורה    שמע מ למשיח( אנו אומרים שאם  רק ש,  הוא אדם בפני עצמו משיח  עוד 

 . ( לאדם אחר מן המתים, הרי הוא דומה לדניאלאפשר לדמותו 

", כוונתו הי' להדגיש  דוגמא למשיח "רב אמר שהוא מחפש  כאשר  ועפ"ז, משמע לכאורה, ש
 רק דומה לו. הוא  אלא  בעצמו,   הוא מדבר על צדיק שאינו יכול להיות  ש

 

לגבי  אופן,  וכנ"ל סימן כ"ב, שלכאורה ק"ק לפרש שלשיטת הלישנא אחרינא, לא הי' רבינו הקדוש יכול להיות משיח. ובכל    306
 דניאל, פשוט שהוא הי' יכול להיות משיח בעצמו. 

השינוי בין הלשון הראשון להלישנא אחרינא, דהיינו שעי"ז שהלישנא אחרינא משנה מהלשון הראשון  וכן משמע לכאורה מ  307
שלפי הלישנא    שמע לכאורהואומר לנו שרב מחפש )רק( מי שדומה למשיח במקום לחפש מיהו המשיח בעצמו, הרי מזה גופא מ

 . אחרינא כוונת רב הוא להדגיש שאין רצונו לומר שהצדיקים האלו יכולים להיות משיח בעצמם, אלא הם מהווים רק דוגמא למשיח



114 
 

צדיק  המושג של "  ירוששפ   באם נימא כשנעיין בזה נראה דהבנה זו קשה, שהרי  ,  . אבל הצ
הרי א"כ אינו מובן: א( מנין  ,  להיות משיח בעצמו  יכול   אינושהוא צדיק כזה  ,  "הדומה למשיח

  309?308שהצדיקים האלו אינם יכולים להיות משיח הוא יודע בוודאות 

צדיקים ה"דומים למשיח" שאינם יכולים להיות משיח בעצמם,    חפש דוקאתועלת למהו הב(  
 ולמה לא יחפש צדיקים שהם ראויים להיות משיח בעצמם?  

והתועלת להצביע על צדיקים מסויימים שהם רק  מהו הצורך  אינו מובן כלל  ועוד זאת:  ג(  
שהרי איזה ביאור שרק נאמר בהתועלת  .  םלמשיח ואינם יכולים להיות משיח בעצמ "דומים" 

הרי נראה שאין שום טעם ותועלת לומר שהצדיקים האלו  שיש בהבאת "דוגמא" למשיח,  
 . דלקמןוכ  הם רק "דוגמא" למשיח ואינם יכולים להיות משיח בעצמם,

בזה שמצביע  התועלת מדברי רב  : לכאורה היינו יכולים לומר, שבפרטיות  ביאור הדברים.  וצ
הצדיקים  לשבח  בכדי  הי'  הצדיקים ה"דומים למשיח" ואינם יכולים להיות משיח בעצמם,    על  

נמצא בהם מעלות  הם דומים למשיח, דהיינו שבזה ש  (רבינו הקדוש ודניאלהאלו )דהיינו  
 כעין מעלותיו של משיח. 

אמנם הבנה זו אינה נכונה, כי מלשונו של רב לפי הלישנא האחרינא משמע ברור שמגמתו  
ומבין המתים הדומ הוא מצביע על    זה   ומפנילמשיח,    ים הוא לחפש צדיקים מבין החיים 

ודניאל,   ודניאל בזה  עיקר כוונתו מלכתחילה הי'  ולא שרבינו הקדוש  לשבח רבינו הקדוש 
 שהם דומים למשיח. 

במה שמחפש צדיק הדומה למשיח,  שעיקר כוונת רב  מדברי רב משמע  ובאותיות אחרות:  
שיהי' לנו  מעלת הצדיק ההוא בזה שהוא דומה למשיח, אלא בעיקר בכדי  להדגיש    אינו בכדי 

במשיח  במיוחד    . הכרה  מודגש  ש )וזה  דניאל,  אודות  רש"י  משמע בדברי  שאנו    מלשונו 
וא"כ קשה לומר    (. צאוכנ"ל אות  ,  למשיחדומה  דניאל  שדניאל ולא  אומרים שמשיח דומה ל

 שעיקר כוונתו הי' לשבח הצדיקים האלו. 

ועוד זאת, שבאם הוא רוצה לשבח רבינו הקדוש ודניאל בזה שיש להם המעלות של משיח,  
, דלמאי נפקא מינא  אינו מובן כלל מה שמדגיש "אי מן חייא הוא .. אי מן מתיא הוא" א"כ  

זה  , ומאי נפקא מינא בהצדיק שיש לו המעלות של משיח הוא מן החיים או מן המתים האם 
 . שיש צדיקים בין מן החיים ובין מן המתים שיש להם המעלות של משיח

 

אין שום  ש,  פב שנתבאר לעיל אות  )בנוסף לזה  הרי  ואף שלפי כמה שיטות, רבינו הקדוש בעצמו אינו יכול להיות משיח,    308
( עדיין קשה לגבי דניאל, דאין שום  סובר שרבינו הקדוש אינו יכול להיות משיח, הנה עוד זאת  לומר שהלישנא אחרינא   הכרח 

 . עה וכנ"ל אות אינו יכול להיות משיח בעצמו,   דניאלטעם לומר ש

, ואם דוגמא הוא  לשונו המילולי של רש"י "אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקדוש, מ פדועוד זאת: כמו שנתבאר לעיל אות  309
,  ודניאל   שהצביע על רבינו הקדוש  מפני", משמע, שלא תפס רב הלשון "כגון" ו"דוגמתו"  למתים היינו כגון דניאל איש חמודות 

(, חיפש רב רק מישהו שהוא "דוגמא" למשיח,  ודניאל  אלא להיפך, שמלכתחילה )בלי קשר לזה שבפועל הצביע על רבינו הקדוש
שרבינו הקדוש ודניאל אינם יכולים    סבר מפני ש מזה, שרב לא השתמש בהלשון "דוגמתו"   יוצא"כ,  ולא מיהו משיח בעצמו. וא

 . " דומה למשיח" מי שאמר שהוא מחפש שהי' לו טעם מסויים למה מלכתחילה הוא להיות משיח, אלא 

 



115 
 

שבח הצדיק הזה בזה שיש לו המעלות של  לרק  הו הסברא בזה שיכוון  וגם אינו מובן דמ
 יכול להיות משיח בעצמו? לא לומר שיתכן שהצדיק בזה  ומשיח,  

אר לנו שיש צדיקים מבין החיים  בזה שמברב  התועלת בדברי  שעוד היינו יכולים לומר  ו .  זצ
בכדי שיהי' לנו איזה "ציור" ו"המחשה" מצדיקי הדורות  הוא  ומבין המתים הדומים למשיח,  

ח, עי"ז שהוא מצביע לנו על צדיקים מסויימים שהם דומים  של המשיותכונותיו  להבין דמותו  
 למשיח. 

אומר שמבין כל הצדיקים החיים הרי דוקא רבינו הקדוש  אינו מובן כלל למה רב  אבל אם כן  
דלכאורה בכדי להביא    .דניאל דומה למשיח  דוקא  דומה למשיח, ומבין הצדיקים שמתו הרי 

א  ו דוגמאות לצדיקים שיש להם תכונות המשיח, אין שום צורך להדגיש שרבינו הקדוש ה
)כל  היחידה  הדוגמא   מבין  הדוגמא  הוא  ודניאל  החיים,  הצדיקים(  כל  )שאר  שאר  מבין 
כלום להמתים הצדיקים( ומוריד  זה מעלה  אין  לפי    הנידון המדובר., שלכאורה  ולכאורה, 

 ותו לא.  הבנה זו, הו"ל לרב לומר "כגון רבינו הקדוש ודניאל" 

אינו מובן אין טעםוגם  זו, לכאורה  דלפי הסברה  ומר שהצדיק הזה  ל  לומר שכוונתו הי'   , 
 ואדרבה:   .משיח בעצמו צדיק הזה יהי' ולא  יתכן שהמהווה רק "המחשה" ודוגמא למשיח 

ראוי להיות  הכי  הרי הסברא הפשוטה נותנת שהוא  באם הצדיק הזה מהווה דוגמא למשיח,  
 . משיח בעצמו 

דוגמאות של צדיקים הראויים  שיהי' לנו  רק  רב הי'  התועלת מדברי  מובן שאין לומר ש  כןו.  צז
כי א"כ אינו מובן  דוגמא לעוד צדיקים הראויים להיות משיח,  , בכדי שישמשו  להיות משיח

 (.  פהמה הצורך להדגיש שהדוגמאות שהביא הם מן החיים ומן המתים )וכנ"ל אות  

שהצדיק הזה מהווה רק דוגמא למשיח ואינו יכול להיות משיח  ועוד זאת, דמאיזה טעם נימא  
   בעצמו?

שמביא    עי"ז איך שביאת המשיח הוא דבר מוחשי,  ואי נימא שכוונת רב הי'  להסביר  .  צח
להם  שהיו   צדיקים במשך הדורות )הן מן החיים והן מן המתים(כבר  מצינו  שוממחיש לנו  

הרי  וא"כ מובן באופן מוחשי איך שיקום צדיק וישלחהו ה' להיות משיח,  התכונות של משיח,  
הם  )היינו רבינו הקדוש ודניאל(  הצדיקים האלו  יתכן שש"כ ע"פ עומק הבנה זו גופא יוצא  א

שוב  א"כ מובן ש,  בעצמם  אי נימא שאינם יכולים להיות משיחו )ראויים להיות משיח בעצמם,  
 למשיח(.   "מחשהה"לומר שהצדיקים האלו משמשים  קשה

שרבינו הקדוש    באמרו  כלל לומר שכוונת רב    נמצא מובן למעיין, שאין שום סברא וא"כ,  .  צט
יכולים להיות  דוגמא למשיח, הוא להדגיש שהם  ודניאל מהווים   ואינם  דוגמא למשיח  רק 
 . 310משיח בעצמם 

באם  שהרי  .  אמנם אם כן, צריך ביאור מהו החילוק בין הלישנא אחרינא להלשון הראשון 
פירוש המושג של "הצדיק הדומה למשיח", הוא צדיק כזה שיתכן שיהי' משיח בעצמו, א"כ  

 

בחנם נקטוהו למשל,  ( "אי מן חיי הוא כגון רבינו הקודש, ולא  196וראה מחשבות חרוץ לר' צדוק הכהן )מהדורת הר ברכה ע'    310
 רק מסתמא הי' הוא ראוי להיות משיח אילו הי' הדור זכאי". 

 



116 
 

צריך ביאור מהו ההבדל בין הלשון הראשון להלישנא אחרינא, ולמה הלישנא אחרינא לא  
מן   או  מן החיים  יבא  יהי' משיח באם  צדיק  איזה  כמו הלשון הראשון שהוא מחפש  אמר 

 המתים?



117 
 

 שהם ראויים להיות משיח  רבם  על שאמרו  הגמרא הביא תלמידים סימן כה. 

, וגם  לכאו' הי' מקום לומר, שאכן אין חילוק מהותי בין הלשון הראשון להלישנא אחרינאק. ו
  והחילוק הוא בעיקר . הלישנא אחרינא סובר שרבינו הקדוש ודניאל היו ראויים להיות משיח 

ן מפורש  הרצאת הדברים. דהיינו שלהלשון הראשון, כוונת רב הי' להצביע באופ  רק באופן
סובר שאין    הלישנא אחרינא ולומר שרבינו הקדוש ודניאל הם ראויים להיות משיח. אמנם  

להצביע באופן מפורש על איזה צדיק ולומר עליו שהוא ראוי להיות משיח, אלא לכל היותר  
 , וממנו נבין שיתכן שהוא יכול להיות משיח בעצמו. יש לומר עליו שהוא "דומה" למשיח 

 : "ג צעבאמת הבנה זו  אמנם 

רבינו הקדוש ודניאל שהם  לפי הלשון הראשון, הרי ברור שכוונת רב הי' להצביע ולומר על  
וא"כ נמצא שלפי הלשון הראשון, אין שום בעי' להצביע ולומר על צדיק    . ראויים להיות משיח

שהוא ראוי להיות משיח. )וכן משמע מכל המשך הגמ' דלעיל, וכן הי' ההנהגה בפועל המשך  
וסובר שיש    ע"זפליג    הלישנא אחרינא נחדש ונימא שא"כ מאיזה טעם  והדורות, וכדלקמן(.  

   ? איזשהו בעי' בזה

שיטתו  לפרט להדיא  לרש"י  ובאם הלישנא אחרינא אכן סובר שיש איזהו בעי' בזה, א"כ הו"ל  
קשה מאד לומר שגם  ובכלל,    ובפשטות לשונו של רש"י, אין זה מרומז כלל וכלל.   ונימוקו. 

אותו הדבר כמו הלשון הראשון, אלא שהוא חולק רק על סגנון  בעצם  הלישנא אחרינא אומר  
   יוצא שאין חילוק מהותי ביניהם כלל. , כי אם כן  הדברים

 אין שום רמז כלל להבנה זו בדברי הלישנא אחרינא.  עוד ועיקר:ו

מה שמו? דבי רבי שילא אמרי  "לעיל,  סוגיית הגמ'  הבאנו  ר,  פרק הראשון של הספבקא. ו
ויש אומרים:  ...  דבי רבי חנינא אמרי חנינה שמו...  דבי רבי ינאי אמרי ינון שמו    . .. שילה שמו

ורבנן אמרי חיוורא דבי רבי    .מנחם בן חזקי' שמו שנאמר כי רחק ממני מנחם משיב נפשי 
 ".  בן חזקיה .מנחם". ושם פרש"י שמו..." 

)דבי ר' שילא  והסברנו שם בארוכה, שפשטות דברי הגמ' מורים על זה שכוונת התלמידים  
משיח יהי' לו השם  , ולא רק שם ולומר עליו שהוא הראוי להיות משיח הי' להצביע על רב וכו'(  

 של רבם, או שרבם הי' לו תכונות מסויימות של משיח המרומזים בשמו. 

לפי  ו". 311כל אחד היה דורש אחר שמו  .כמו ינאי  .ינון שמו " רש"י פירש שם בד"ה ינון שהרי 
שיטת רש"י, הסברא פשוטה היא, שמכיון שכל ישיבה דרש ששמו של המשיח יהי' דוקא  

 

רש"י, משמע    311 כן  קצת  ובדברי  ולאחר  דורש שם המשיח אחר שמו,  הי'  רב  הוא שכל  ולא  שהכוונה  זאת תלמידיו,  אמרו 
שהוזכרו  עמן  הוא שכל אחד מהחכמים   פשטות הלשון "כל אחד הי' דורש אחר שמו" עצמם. שהרי    התלמידים דרשו זאת מדעת ש

יוצא שפירש"י  באם נפרש שכוונת רש"י הוא שהתלמידים היו אלו שדרשו ששם משיח הוא כשם רבם, א"כ  ו.  כאן דרשו אחר שמם
קשה לומר  א(  זה דחוק כי:. ושל רבם" הי' דורש אחר שמומן הישיבות,  כל אחדשפי' דברי רש"י הם " עפ"ז יוצא הוא דחוק, כי 

עפ"ז יוצא שצריך להפריד בדברי רש"י בין המילים "כל אחד הי'   ב(ידים )שהם רבים(;  תלמ קאי על ה(  )לשון יחיד  " "כל אחד ש
)שקאי על הדורש אלא על שם רבם של התלמידים הדורשים(.   )שקאי על התלמידים הדורשים( והמילים "אחר שמו" דורש" 

ל  עתורת חיים    עייןי רבם,  או ע"   התלמידים בעצמםע"י    האם הפי' הוא שזה נאמר  ," ...בינא דבש"ס "תהרגיל  לשון  לגבי ה ו]
ו  הדף  עבודה זרה דף ט בתחילתו, ועל שבועות   יום טוב )להרב יום טוב דאנון(  ראה  בתחילתו.  מה שהקשה עליו בס' כבוד 

 . בחידושיו על הרמב"ם הל' ממרים פ"ה )דף צד, במהדורה הישנה של הספר([



118 
 

כשם רבם ולא כשם רב אחר, הרי נראה שכוונתם הי' לרמז שדוקא רבם )שיש לו שם זה  
 הוא יהי' המשיח.   הדומה לשמו של המשיח(

)וכיו"ב( הוא שמו של משיח הוא   וליתר ביאור: מכיון שכל הטעם שדרשו שדוקא "שילה" 
מפני שזהו שם הדומה לשם רבם, הרי אינו מסתבר לומר שכוונתם הי' לומר שמשיח יהי'  

אלא    אינו)ש  אחרצדיק   רבם,  כשם  הוא  לומר    בפשטותרבם( ששמו  הי'  שכוונתם  מובן 
)ש זה    כברשרבם  דרש  דרשו  כבודו  ומפני  משיח,  של  לשמו  הדומה  השם  אותו  לו  יש 

 . בעצמו מלכתחילה( הוא יהי' המשיח 

ובסגנון אחר: מובן ופשוט שכל הטעם למה דרשו התלמידים שמשיח יהי' לו שם זה, הוא  
)ולדוגמא, דבי ר' שילא דרשו ששילה שמו רק מפני שזהו שם   מפני שזהו שם של רבם. 
רבם. ואם הי' לרבם שם אחר, לא היו דורשים מלכתחילה ששילה שמו(. ומכיון שכל היסוד  

בדוקא, מובן שדוחק גדול לומר שכל כוונתם הי' לומר    ם בלדרשתם הוא רק מפני שזהו שם ר
 רבם(, ורק שיש לו שם הדומה לרבם!   אינושמשיח יהי' צדיק אחר )ש

יוצא   שכוונת    פשוטההכי  ו  ישירה   הכי  שההבנה וא"כ  הוא  רש"י  שיטת  לפי  הגמרא  של 
 התלמידים האלו לרמז שרבם בעצמו הוא המשיח. 

עיין פירש"י. נראה דכולהו שמות תוארים,  וגם מ"ש המהרש"א שם  קב.   כו'.  "שילה שמו 
שפירש שהשמות האלו הם תוארים המרמזים על מעלותיו ופעולותיו  ...",  וכולהו איתנהו ביה 

של משיח, הרי כשנעיין קצת נראה שגם לפי פירוש המהרש"א מסתבר יותר לפרש כנ"ל  
 אשר כוונת התלמידים האלו הי' לרמז אשר רבם בעצמו יהי' משיח.  

שהרי לפי דברי המהרש"א, שכאשר דבי ר' שילא )וכיו"ב( אמרו "שילה שמו" התכוונו לתאר  
שהם   מעלתו של משיח הנרמז בשם שילא )וכיו"ב(, הרי שוב הסברא הפשוטה היא שמכיון

לו    דרשו ששם רבם מורה על פעולותיו של משיח, הרי מובן מזה שהם ראו ברבם שיש 
 ז בשם זה.ו תכונה זו הרמ

שהרי זה שהאדם נקרא בשם מסויים הוא מפני שהשם הזה מבטא ענינו ותכונתו של האדם  
. וא"כ הסברא הפשוטה נותנת,  312הנקרא  בשם זה, וכמבואר בריבוי מקומות בתנ"ך וחז"ל 

 

: בראשית ג, כ; ד, א. שם, יט )בפרש"י(, כב )בפרש"י(, כה; ה, כט; ו, ד )בפרש"י(; י, כה. שם, כו )בפרש"י(; יד,  לדוגמאראה    312
- כו; כז, לו; כט, לב ואילך; לה, יח; לו, לט )בפרש"י(; לח, כט-ב )בפרש"י(; טז, יא; יז, ה. שם, טו, יט )בפרש"י(; יט, לז כה, כה -א

 . נב; מג, ל )בפרש"י(-ל; מא, נא

וכן דרשות חז"ל מלאים מענין זה. ראה ברכות ד, א )כלאב(. שם ז, ב. שם כ, א. שם לט, ב )שלמן(. שם נה, א )בצלאל(. עירובין  
נג, א. פסחים פז, סע"א ואילך. יומא פג, ב. ראש השנה ג, א )סיחון(. שם ג, ב )כורש(. שם כה, סע"א. תענית כ, ב )נקדימון(.  

יב, ב. שם יג, א. שם יד, א )יסכה(. שם טו, א. מועד קטן טז, ב )כוש(. סוטה ט, ב. שם יא, ב  מגילה יא, א )אחשורוש(. שם  
ואילך. שם לד, ב. שם מב, ב. גיטין ז, א )רב חסדא(. בבא בתרא צא, ב. סנהדרין יט, ב. שם לז, סע"ב ואילך. שם פב, ב. שם  

הוריות יא, ב. מנחות סה, רע"א. חולין )קלט, א(. תמורה    צד, א. שם קא, ב )ירבעם(. שם קב, ב )אחאב(. שם קה, א )בלעם(.
יא. קהלת רבה א, ב.  -טז, א. ירושלמי שקלים פ"ו ה"א )צדקיהו(. ראש השנה פ"ג ה"ט ובפי' יפה מראה שם. במדבר רבה טז, י
תתקצט. ספר הבהיר  תנחומא האזינו סי' ז. פרקי דרבי אליעזר ריש פ' לב. ילקוט שמעוני ישעי' רמז תמט. שם איכה סוף רמז  

)"נפש חי' הוא שמו, כלומר הוא גופו הוי כך"(. זח"ב קעט, ב. פי' עץ יוסף על תנחומא פ' שמות אות ב. ועוד הרבה   אות פ 
 מקומות.  

ידוע כי שמות האדם  ומפורש הדבר לגבי נידון דידן בס' אפיקי ים )להרי"א חבר( ח"ב על סוגיין "מה שמו דבי ר' שילא אמר כו'.  
וכך ממציא ית' בדעת האדם לקרוא    ,אינו במקרה והזדמן ח"ו אלא הוא לפי שורש נשמתו לפי צירוף האותיות הנרמזים בשמו 

 



119 
 

שמזה שהם דרשו שרבם נקרא בשם המורה על מעלתו של משיח, הרי מובן שהכוונה בזה  
הוא שהם ראו ברבם שיש לו התכונות של משיח, ועפ"ז מובן בפשטות שהם חשבו שהוא  

 . 313עצמו הראוי להיות משיח

 

ולכן אלו אשר דרשו    ו',שם לבנו כמ"ש האריז"ל וכמ"ש רז"ל בפ"ק דברכות מנין דשמא גרים דכתי' לכו חזו וכו' אשר שם שמות וכ
שמו של משיח כל א' דרשו בשמו של עצמו כי כן הי' ניצוץ נשמתו מניצוץ נשמת משיח ממש מחלק א' מנר"ן שלו שע"י כן נק' כן  

 עיני שמואל )עין הבדולח( על סנהדרין כאן. משיח". וראה גם  שמו של

ומה שכתב המהרש"א "נראה דכולהו שמות תוארים", כוונתו הוא להוסיף עומק ולבאר שהדיון בהגמרא הוא לא רק אודות    313
ולמה דרשו החכמים האלה שיש קשר בין   . דהיינו, שכוונתו לבאר איך  השם גרידא, אלא בעיקר על המעלה הנרמז בהשם 

דהיינו שכל אחד מצא רמז בפסוק ששם מסויים קשור למשיח, הרי  השמות האלו למשיח. דאי נימא שזהו רק מצד השם גרידא,  
 זה נראה כאסמכתא  בעלמא ודבר המחוסר הבנה.  

ולכן מבאר שהכוונה בדרשות האלו הם לא )רק( מצד השם גרידא, אלא בעיקר מצד התוכן המתבטא בהשם )"תוארים"(, שזה 
מבאר איך ולמה השמות האלו של החכמים המוזכרים בגמרא קשורים למשיח. )אשר מזה מובן שהחכמים שנקראו בשמות אלו  

 יש להם מעלת המשיח, וכנ"ל(. 

ומה שכתב המהרש"א ש"כולהו איתנהו ביה", הכוונה בזה הוא לתרץ קושיא גדולה שמתעורר מלימוד סוגייתינו ע"פ פרש"י.  
והוא, שאי נימא שכוונת הגמרא הי' רק להשם גרידא של "שילה" או "ינון" וכיו"ב, א"כ קשה שהרי משיח הוא רק אדם א', וא"כ  

דהיינו שאי נימא לדוגמא שר' שילא יהי' המשיח הרי שאר הדיעות )ינון שמו וכו'(  יוצא שכמה מהדיעות שבגמרא בלתי נכונות,  
יהיו בלתי נכונות, ומה גם באי נימא שמשיח יהי' צדיק אחר אשר שמו לא מוזכר בסוגייתינו כלל א"כ נמצא שכל הדיעות שבגמרא  

הביאו פסוק לראי' על שיטתם, )ומה גם, שבכלל    בלתי נכונות, והרי אי אפשר לומר שיש דיעות בגמרא בלתי נכונות, שהרי כולם
 ידוע  שגם כשיש דיעות חלוקות הרי כולם אמתיים הם ואלו ואלו דברי אלקים חיים (. 

ולכן מסביר המהרש"א שבאמת גם אם משיח יהי' לו רק שם פרטי מסויים )כמו ר' שילא וכיו"ב, או אפי' שם אחר שאינו מוזכר  
בגמרא כאן(, הנה גם אז עדיין שאר הדיעות שבגמרא )שהזכירו שמות אחרים( הם נכונים ואמתיים, כי מכיון ש)כמו שנתבאר  

לא  רק על השם בלבד אלא בעיקר על המעלה הנרמז בשם זה, נמצא שגם אם  לעיל  בארוכה( כוונת הדרשות שהגמרא היא  
 . יהי' שמו הפרטי ר' שילא, עדיין יהיו לו המעלות וה"תוארים" הנרמזים בשמות ינון, חנינה וכו'

 ועיין מה שנתבאר בארוכה בפרק א של הספר בעז"ה. 



120 
 

 ההוכחה לזה מהשם "מנחם בן חזקי'" 

,  שמוזכר בהמשך הגמרא  מנחם בן חזקי'  לגבי השםוההבנה הזאת מוכרחת עוד יותר,    קג.
אין הכוונה רק על השם גרידא או התואר של משיח,  ששם ברור בדברי רש"י והמהרש"א, ש

 הנקרא בשם זה, שהוא בעצמו יהי' משיח.  עצמו  האדם אלא להורות באצבע על 

"ויש אומרים מנחם בן חזקי' שמו שנאמר כי רחק ממני מנחם    לשון הגמרא ופרש"י: וזה  
לכאורה צריך ביאור, דאיך אנו יודעים  ". והנה  314משיב נפשי". ורש"י מפרש "מנחם. בן חזקי' 

ששם אביו של משיח יהי' חזקי', שהלא כל מה שכתוב בהפסוק שהובא בגמרא הוא שמשיח  
הו"ל להגמ' להביא פסוק לראי'  ואינו מוזכר שם שמו של אביו. וא"כ  יהי' נקרא בשם "מנחם",  

 .  315ששם אביו הוא חזקי', כמו שהביא פסוק לראי' לגבי שאר כל השמות שהוזכרו בגמרא 

בן חזקי'  הדיעה האומרת "מנחם  עוד צ"ע, דלמה הזכיר הגמרא שם אביו של משיח רק לגבי  ו
שהוזכרו בגמרא  שאר השמות  שם אביו של משיח לגבי  רש"י )או הגמ'(  ולא הזכיר  שמו",  

 )שילה, ינון, חנינה(? 

בע על צדיקים  שכוונת הגמ' הי' להראות באצמובן מעצמו ע"פ מה שנתבאר  וץ  והתירקד.  
 מסויימים ולומר שהם בעצמם ראויים להיות משיח. 

"שילה שמו" )וכיו"ב(    הדרשה פשטות משמעות דברי הגמ' מלכתחילה הם ששדהיינו שמכיון  
אלא הכוונה בזה הוא להורות באצבע ולרמז על ר' שילא    , לא בא סתם להשמיעינו שם גרידא

)או ר' ינאי וכיו"ב( בעצמו שהוא יהי' משיח, א"כ הרי מדובר על חכמים שהיו ידועים לכל,  
 ואין שום צורך לפרש שם אביהם )כמו "שילה בן..." או "ינון בן..."(. 

משא"כ אצל "ויש אומרים מנחם שמו", הרי לא נאמר זה בקשר לאיזה תנא או אמורא הנקרא  
שם  אלא על אותו מנחם בן חזקי' שנולד בעת החורבן. ולכן מהצורך להזכיר  בשם מנחם,  

 אינו מובן על מי מדבר כאן הגמ'.  כי בלא זה אביו, 

ועפ"ז מובן בפשטות למה לא הביא הגמ' פסוק לראי' ששמו של אביו הוא חזקי'. דבשלמא  
אם כוונת הגמ' הי' להשמיענו עצם הענין שהשם של משיח ושם אביו הוא מנחם בן חזקי'  
)בלי קשר לאיש מסויים וידוע(, הרי אז מובן שהי' צורך להביא ראי' לא רק על השם "מנחם"  

 שם אביו הוא חזקי'.  אלא גם על הפרט הזה ש

לנו מכבר(   וידוע  )המסויים  לנו שאותו האיש  לומר  הוא  כוונת הגמ'  עפהנ"ל שעיקר  אבל 
הנקרא בשם מנחם בן חזקי' הוא משיח, מובן שאין צורך להגמ' להביא ראי' מפסוק המודיענו  

הוא חזקי', הוא   שם אביו, כי זה ששם אביו של "מנחם" )הזה שעליו אנו מדברים בגמ' כאן( 
דבר שידוע לנו מכבר, והוא כאן רק לצורך סימן, לסמן לנו אותו האיש הנקרא בשם מנחם  

 

 כנראה שבגירסת רש"י לא הי' כתוב "בן חזקי'" ולכן הוצרך רש"י להוסיף זה. ואולי ל' רש"י צ"ל "הכי גרסינן בן חזקי'".  314

  ))או התואר  שםשה ", אין כוונתו לומר שיש לנו קבלה  לאו מקרא משתמע אלא קבלה בידם   ומה שפי' המהרש"א ש"בן חזקי'    315
הקבלה בידינו נובע מזה שהי' איש בפועל בשם  שגרידא של משיח הוא מנחם בן חזקי', כי אדרבה, מוכח מדברי המהרש"א  

מנחם בן חזקי' שאמרו עליו שהוא משיח, וכמו שיתבאר להלן. אבל באם הי' "מנחם בן חזקי'" שם גרידא שלא נאמר בקשר  
 לאיש מסויים, לא הי' לנו קבלה בזה.   



121 
 

שעליו אנחנו מדברים )וכמ"ש המהרש"א שהובא להלן, שהי'  קבלה בידם מה הי' שמו ושם  
 אביו(.  

ומכיון שכוונת הגמ' הוא רק להביא ראי' שהאיש הזה )הנקרא וידוע מכבר בשם מנחם בן  
חזקי'( הוא משיח, הנה ע"ז מספיק להביא ראי' מפסוק הקשור עם שמו שלו בעצמו "רחק  
ממני מנחם משיב נפשי", ואין צריך להביא עוד הוכחה שהוא משיח מפסוק המרמז על שם  

ר' שילא וכו' מספיק רק להביא ראי' מפסוק הקשור עם שמו  אביו חזקי'. בדיוק כמו שאצל  
שלו בעצמו, ולא עם שם אביו. ומכיון שהגמ' )ורש"י( אומרים בפשטות שמנחם הזה הוא בן  

על שם אביו, הרי מזה מובן שעכצ"ל שכוונת הגמ' הוא לדבר על  ראי'  חזקי' מבלי להביא  
בע שהוא המשיח, ולא רק להגיד לנו  מסויים וידוע הנקרא בשם זה ולהורות באצאותו צדיק 

 ופשוט.   שם סתמי בקשר לאיש שאינו מסויים וידוע.

 בדברי המהרש"א כאן, וזה לשונו:  מפורשים והדברים קה. 

"מנחם בן חזקיה שמו שנאמר כי רחק ממני מנחם כו'. ירמיה אמרו בשעת חורבן שאז נולד   
, ובן חזקיה לאו מקרא משתמע אלא קבלה  316במדרשים משיח ונתרחק מבני אדם לג"ע כדאי'  

 .  בידם"

שמזה ברור שלשיטת המהרש"א כוונת הגמרא לומר שהאיש המסויים וידוע שנקרא בשם  
מנחם בן חזקי', שנולד בשעת החורבן, הוא עצמו יהי' משיח, ואין כוונת הגמרא סתם לומר   

 .  317ש"מנחם בן חזקי'" הוא שם ותואר למשיח בלי קשר לאיש מסויים וידוע

וזהו גם שכתב המהרש"א "ובן חזקי' לאו מקרא משתמע אלא קבלה בידם". דהיינו שמכיון  
שמדובר על איש מסויים וידוע הנולד כבר, לכן הי' לנו קבלה גם על שמו של אביו, אע"פ  

 שאין זה רמוז בהפסוק "כי רחק ממני מנחם משיב נפשי". 

ע"ש שמשיח   תואר,  גם  הוא  "מנחם"  בפשטות שהשם  מובן  שלשיטת המהרש"א  ואע"פ 
וישיב נפשינו  לנו  318ינחמנו  לומר  כוונת הגמרא הוא  זה ברור שלמהרש"א  , הרי ביחד עם 

 שהאיש המסויים הזה שנקרא בשם מנחם הוא עצמו יהי' זה שינחמנו וישיב נפשינו. 

לא רק השם "מנחם בן חזקי'" מדבר על איש מסויים וידוע,   ועוד זאת, שלשיטת המהרש"א,
אלא גם הפסוק שהובא עליו בגמרא "כי רחק ממני מנחם משיב נפשי", אינו מדבר רק על  
יכולים לפרש שכוונת הפסוק הוא  רק שהנחמה של   ה"תואר" של מנחם, )דהיינו שהיינו 

חוק מאתנו כי עדיין לא בא  משיח )שהוא הגאולה השלימה, שמפני זה נקרא "מנחם"( הוא ר

 

 ירושלמי ברכות פ"ב ה"ד. איכה רבה א, נא.  316

על שם משיח שנקרא חנינא, והוא חנינא והוא    –וראה גם תוספות חכמי אנגליא על גיטין לו, א, ש"רבי חנינא צייר חרותא    317
משיח בן דוד". ומכפל והוספת הלשון "והוא חנינא והוא משיח בן דוד" )לאחר שכבר אמר "על שם משיח שנקרא חנינא"(, משמע  
קצת שכוונת דבריהם הוא לא רק שר' חנינא עשה סתם רמז וסימן בעלמא למשיח מפני שזהו דבר הקשור לשמו )ע"ד שאר  

יהי'  עצמו    שהוא זים המובאים בגמרא שם ובתוס' חכמי אנגליא שם אודות שאר האמוראים(, אלא שר' חנינא רצה לרמז  הרמ
משיח בן דוד. )וראה שם בהגהות המהדיר, שמפרש הקשר בין "חרותא" )שבפשטות הכוונה הוא לענף של דקל( למשיח, כי  
חרותא הוא גם מלשון חירות(. ובפשטות, זהו אותו ר' חנינא שבגמ' שלנו, שהוא סתם ר' חנינא המוזכר בש"ס. ועפ"ז יש לומר  

 מז שהוא עצמו יהי' משיח ולא רק ששמו הוא תואר למשיח. גם בסוגיין שכוונת דבי ר' חנינא הוא לר

 ראה גם חדא"ג מהרש"א פסחים ה, א ד"ה בשכר שלשה ראשון "לשמו של משיח ששמו מנחם שהוא ינחמנו וישמחנו".  318



122 
 

  עצמו   האיש "(, אלא כוונת הפסוק הוא )גם( לדבר על  319משיח ו"ביאתו רחוקה לקץ הימין 
הנקרא מנחם בן חזקי', ולומר לנו שהאיש הזה הנקרא בשם מנחם נתרחק מאתנו ונלקח  

 לג"ע. 

ומכיון שאצל "מנחם בן חזקי'" ברור שמדובר על איש מסויים וידוע, הרי זה מחזק עוד יותר  
ושאר השמות שהוזכרו בגמרא לפנ"ז,   ההבנה )המסתבר בלאו הכי(  שגם אצל ר' שילא 

כוונת דבי ר' שילא וכו' הי' לא רק ש"שילה" או ינון וכיו"ב הוא רק שם ותואר למשיח, אלא  
 .320)גם( שר' שילא בעצמו יהי' משיח 

 

ראה יפה ענף על איכה רבה א, נא ד"ה מה שמו של מלך המשיח. ועד"ז בספרו יפה מראה על ירושלמי ברכות פ"ב ה"ד ד"ה    319
 מנחם שמו. וראה גם בס' נצח ישראל למהר"ל פכ"ו איך שמפרש הפסוק לפי דרכו. 

מדבר אודות מנחם בן חזקי' עצמו, עד"ז מובן גם   וכמו שנתבאר לעיל שלשיטת המהרש"א הפסוק "כי רחק ממני מנחם וגו'"  320
אודות הפסוקים שמביא הגמ' "עד כי יבא שילה וגו'" וכיו"ב, שמסתבר שכוונת הגמ' הוא לומר שהפסוקים רמזו על האיש עצמו  

 הנקרא בשם שילה וכיו"ב. 



123 
 

 כן מפורש בכמה מפרשים  

 בכמה ספרים.  להדיא מפורשים באמת הדברים עוד זאת, ש. ו קו

דבי רבי שילא אמרי שילה  "  322רבה  איכהמ"ש במדרש  על  )הארוך(  ענף    ביפה  321כן כתב א(  
כי יבא שילה. שלה כתיב. דבי רבי חנינא אמרי חנינה שמו,    שמו של משיח, שנאמר עד 

  :  מו" שנאמר אשר לא אתן לכם חנינה. דבי רבי ינאי אמרי ינון שמו, דכתיב לפני שמש ינון ש
   . " שעליו העולם מתקיים משיח בזמנואחד מרבנים אלו הי'  323כל "

)כמ"ש  העולם מתקיים,  הי'  בזמנו שעליו  הצדיק  הי'  הדורשים  מאלו  כל אחד    324]כלומר: 
 [.  בדורו הוא הראוי להיות משיח "צדיק יסוד עולם"(, לכן כל אחד סבר, ש

 , וז"ל: 326על הירושלמי  325אגדת אלי'וזה לשון פי'   ב(

ובתלמוד בבלי כל א' מהשלמים היו אומרים דהמשיח כשמו הוא . . ר' ינאי אומר ינון שמו  
נולד איש  ודור  לפי שבכל דור  למשיח,    כו' . . שהיו מכירים בעצמם כפי שלימותם שראוים 

  משיח   שאם יהי' הדור ראוים שיהי' האיש ההוא מוכן להלבישו בנשמתו של  ,ראוי למשיח 
ישראל וראוים    כנודע,  לגאול את  למשיח  היו  והשלמים אלו היו מכירים בעצמם שמוכנים 

ולעורר את דורם שיתנו לב לשוב, היו אומרים דשמו של משיח כשמם, וכאלו אומרים אני  
הוא ביניכם לכן עשו תשובה, לכן כאו"א בדורו הי' אומר כך שמו דהיינו כשמו לרמוז להם  

 הנני מוכן ביניכם ואין הדבר תלוי אלא בתשובה.

 :  327ל התורה פרי צדיק ע כן מבואר בו

בגמרא  שנחלקו  בכל דור יש נפש אחת שראוי להיות משיח אם יהי' הדור זכאי. וכמו שמצינו  
אמרו על רבם שהוא הנפש שראוי להיות  כל אחד  שילא אמרו שילה שמו כו' והיינו שר'  דבי  

 .328משיח אם יהי' הדור זכאי וראוי לכך 

 

 וכן כתב בס' נתן פריו, פסחים, ה, א.  321

 , ד"ה ינון שמו.  )ובפי' יפה ענף שם הוא אות מג( רוך על איכ"ר א,נא אה ענף  יפה  322

 לשונו במילואו: "ויש אומרים שהכוונה שכל אחד . . " 323

324   " בזכותו עומד, שנאמר  אפילו צדיק אחד ביניכם, כל העולם כולו  משלי י, כה. וראה מדרש תנחומא פרשת נצבים סימן ב 
ספרי בעל המחבר יפה ענף. ראה לדוגמא בספרו יפה  מקומות וגם ב". יומא לח, ב. ועוד. ויסוד זה מבואר בכמה  וצדיק יסוד עולם

 . ועוד. 26עינים ע' קד, ג. יפה עינים ח"ב )ירושלים, תשע"ה( ע' 

 ועוד.   , מעיל צדקה,להר' אלי' הכהן מאיזמיר. בעל המחבר של ספר שבט מוסר, מדרש תלפיות 325

וכן כתב גם בספרו מזבח אליהו, פרשת וזאת הברכה דף רכט. ועיי"ש שמבאר עפ"ז דברי ר"מ בירושלמי    ברכות פ"ב ה"ד.  326
 כלאים פ"ט ה"ג "הא משיחכון דידכון". 

 יגש אות ו'.  בפרשת ו שם  דברים אות י"ג. וכ"ה  327

ואתה המעיין אל תתמה על  והנה בס' כתם פז )בביאור מאמר הזהר ח"א פב, ב( כותב לגבי סוגיית הגמרא שלנו, וז"ל: "   328
  , ושכל אחד מהם מתאר ואומר אני הוא ,בהעלותך על לבבך בתחלת המחשבה שח"ו הם מפקפקים בביאתו  ,דבריהם ע"ה אלה

אמנם כוונתם לומר שהיו    .וזולתם  , דבי ר' חנינא חנינה  ,דבי ר' ינאי ינון  , בראותך שכל א' מיחס עצמו אליו דבי ר' שילה שילה
. והנך רואה שלא הי' מתפאר ר' שילא עצמו בזה, אבל דבי  החסידים ההם שלמים באמונת ביאת המשיח כאילו ראוהו בימיהם

 . וכן דבי ר' ינאי וזולתור' שילא היו משבחים אותו שהיו בו מדות מעולות ואמונה גדולה בענינו של משיח,  

 



124 
 

 

ואי מן    .דסובל יסורין היה כדפירש רש"י ז"ל  ,מדמה הוא אותו אליו ביסורין  ,רב אי מן חייא הוא כגון רבינו הקדוש  אמרשה  וכן מ
  ,וענין אמרם אי מן חייא או מן מיתייא הוא  .האי כגון לאו דוקא  ,וכתב רש"י ז"ל  .כגון דניאל שנדון ביסורין בגוב האריות  ,מיתייא
 ". כי הוא המובן ממלת כגון   ,אם יש דוגמתו בחיים או במתים כלישנא בתראה דרש"י ז"ל ,כלומר

והמובן מכללות דבריו, הוא, שלפי שיטתו, כל מהלך סוגיית הגמרא כאן הוא רק לשבח הצדיקים האלו, שהיו להם מעלות הדומים  
למעלותיו של משיח. ולכן הוא מעדיף פירוש השני של רש"י, שלפי הבנתו בא לומר רק שהצדיקים האלו הי' להם מעלות הדומים  

 למשיח. 

אמנם, לפי מה שביארנו, יוצא, דלפי הרבה מפרשים )וכן מורה פשטות לשון הגמרא ופרש"י והמהרש"א אודות מנחם בן חזקי'(  
  כל  במשך בפועלהי' ההנהגה   וכןהכוונה בזה שהצביעו על הצדיקים האלו, הוא לומר דהצדיקים האלו היו ראויים להיות משיח.  

, כמו שיתבאר להלן. ועוד זאת, דמדברי הכתם פז עצמו מובן, שלפי הלשון הראשון של רש"י, כוונת רב הי' לומר שרבינו  הדורות
הקדוש ודניאל ראויים להיות משיח, ולא רק שיש להם מעלות הדומות למשיח. וקשה מאד לומר שהלישנא אחרינא פליג על זה  

 וסובר שאין להצביע על צדיק ולומר שהוא משיח. 

ובכלל, כשנעיין בדברי הכתם פז, נראה שבעיקר כוונתו הי' לשלול הטעות שלא נחשוב שהחכמים האלו סברו שכבר הגיע המשיח  
"ראוי להיות משיח"  בין המושג  והחילוק  "ראוי להיות משיח",  מבין המושג של  )כי מי שאינו  יכול   בימיהם,  ל"משיח בפועל", 

 להתבלבל בין הדברים(. ולכן מעדיף לפרש שכוונת רב הוא רק לומר שהצדיקים האלו הי' להם המעלות של משיח. 

אמנם לפי מה שביארנו בשאר פרקי הספר, נראה ברור שהרבה מפרשים פירשו דברי הגמרא כפשוטם, דהיינו שכוונת דבי ר'  
שילא וכו' וכן כוונת רב, הי' להצביע על צדיק מסויים ולומר עליו שהוא הראוי להיות משיח. וכן יוצא ברור מפי' הראשון של רש"י.  

כל המפרשים האחרים )לפי  וא"כ  אין לפרש בכוונת  וזה.  כן במשך הדורות( פשוט שלשיטתם  גדולי ישראל שנהגו  והנהגת   ,
הלישנא אחרינא של רש"י שרב סבר שאין להצביע על צדיק ולומר שהוא ראוי להיות משיח ורק יש לומר עליו שיש לו מעלות  

 הדומות למשיח. 



125 
 

 כן הי' ההנהגה פשוטה ומקובלת במשך הדורות, ובכל החוגים

חשבו שרבם  שהתלמידים  נהגה הפשוטה ומקובלת במשך הדורות,  , זה הי' הובאמתקז.  
נראה   ישראל,  ימי  בדברי  וכשנעיין  משיח.  בכל  יהי'  זו  הנהגה  והחוגים  שמצינו  העדות 

 )אשכנזים, ספרדים, חסידים, ליטאים וכו'(. 

י'  ס)שם    "ילמדנו רבנו רוח אפנו משיח צדקנובשו"ת הריב"ש כותב על רבו הר"ן " •
 . ועוד   (.שפ"ח" )שם סימן תמלוך ותנשא על כסא ה' למלך על כל ישראל"  (.תע"ח

עולם להמהר"ל מפראג, ח"ב • נתיבות  נדפס    בס'  )נתיב הלשון פ"ט(,  ואילך,  ע' פג 
ישכון    ,329מלאך ה' בתוכנו מכתב מתלמיד המהר"ל אל רבו, ובתוך הדברים כותב "

ראהו וישמחו במלכותו אדון    , מלך יהודה  ,בראשנו מלכנו   ,משיח צדקנו  ,כבוד בארצנו 
הגאון המופלא מוהר"ר יהודה ליווא יחי אדוננו לעולם וכסאו כשמש    ,כל הארץ יקרא 
אליך   , עין הארץ , יחיד בדורנו , משיח צדקנו , רוח אפנו  ,כביר ונאור  ...   יהלום יכין נצח

עיי"ש בארוכה. )ולהעיר שהספר    בתחילה"  ה יעלה"עיני ישראל ישברון לאמר יהוד 
 , בשנת שנ"ו(. המהר"ל בעצמו הזה ביחד עם המכתב נסדר לדפוס ונדפס ע"י  

והרה"צ בעל  בס' שדה צופים על מס' מכות ע' ז, כותב בשם הרה"צ מקלויזנבורג " •
למס בשיעוריו  זצ"ל אמר פעם  יציב  התו  , מכות  'דברי  בעלי  כמה    ס'דמה שהביאו 

הכוונה לפי    ",כן נראה למשי"ח"  ', מורי שיחי  , פעמים מפי מורו וחתם בר"ת משי"ח
שילה אמרי שילה שמו    ' דאיירי בשמו של משיח דבי ר  ( צח ע"בן )דסנהדרי  מ' דברי הג

רואים אנו שהתלמידים האמינו כל כך בגדולת רבם עד שמצאו רמזים בתורה    ',כו
ולכן חתמו   . יוחנן שם ' שלא נברא העולם אלא בשבילו כמ"ש ר ',שרבם הוא משיח ה

 '". תורת רבם בר"ת משי"ח להורות אמונתם שרבם ה"ה משיח ה 'בעלי התו

בעל שואל ומשיב( על בית שמואל שמות גיטין אנשים    בהגהות שי למורה )להגאון •
ואני שמעתי שנמצא בקראקא ש"ס שהגיה הגאון מ' שכנא ז"ל בפרק  אות ש', כותב "

". ועד"ז  חלק בשמות של משיח שהגיה אני אומר שכנא שמו שנאמר לשכנו תדרשו
ברכת המים   יוזפש  ס  -בס'  ר'  מיכל  למוהר"ר  הגט  ע'  דר  ירושלים תשמ"ג  )דפוס 

בהגדה דפ' חלק שנחלקו שם בשמו    רוגם שמעתי דכשלמד הגאון הנזכ כותב " רמ"ה(
של משיח וכל א' מביא סמך מן המקרא אמר הגאון אילו הייתי שם הייתי אומר שכנו  

 ". שמה שנאמר לשכנו תדרשו וגו'

שער הגלגולים הקדמה ל"ו הגה"ה ב' )שבאם הי' הדור  וכו הובא בהרבה ספרים:   •
יוסף( בן  משיח  ויטאל  חיים  ר'  הי'  שנת    , זוכה,  )בתחילתו,  ויטאל  חיים  ר'  שבחי 

שער הספר לקוטי שושנים )הדפוס הישן( לר' שמשון מאוסטרופוליא. דברי      ;ה'של"א(
ויזכור  ד"ה  ויצא  פ'  מלובלין(  )להחוזה  מאוסטרופוליא   –  אמת  שמשון  ר'  ;  אודות 

תולדות יצחק )לר' יצחק כהנא, ירושלים תרמ"ד, ח"ב )שהוא באמת ח"ג מספרו כמו  
קמא, ושם ע' קמג, א, אודות הגר"א )שהוא הי'    -שכתוב בדף השער(( סוף ע' קמ, ב  

רבי עמנואל חי ריקי בעל    אודותמשיח בן יוסף בדורו(; ס' דגלי אהבה ח"ג ע' תתקנ, 

 

ראה מלאכי ב, ז. חגיגה טו, ב. ויקרא רבה בתחילתו. מדרש תנחומא ריש פ' ויקרא. שבת כה, ב. שם קיב, ב רש"י ד"ה לית   329
ב. נתיבות עולם להמהר"ל, נתיב התורה פרק יז. וראה גם זכרי' יב, ח  -דין בר אינש. סנהדרין צג, ריש ע"א. זח"ג ע' קמה א

 בשם מלאך. )ובפי' הרד"ק והאברבנאל שם שמשיח נקרא 



126 
 

ס' ספרא  בגדי קודש אשר לאהרן ע' כה )אודות הרב שלום שרעבי(;  המשנת חסידים;  
  ויקהל שלמה   ;רבה דישראל ע' קמ"ב משמי' דהחת"ס על תלמידו ר' משה קאנישא 

, אודות  בנין שלמה )לנגרמן(, לקוטים תלפיות ערך אש )אות לא(  ; , ז, א)רפפורט( 
קפב, ד, )אודות החיד"א,  לר' אברהם מברודי( ח"א ע'  דבר המלך )  הרמב"ם בדורו; 

לשונו(; ע'    ע"ש במתק  )וינגורה(  מדרכי  ע' קמט  17,  6-7מאמר  תורת מהרש"ל   .
רמתים צופים על תנא דבי אליהו, מהודרה החדשה ע' תע ואילך )על הרה"ק    ואילך.

ז   ר' שלמה מלענטשע(; בית ישראל )קובץ אמרות מהרה"צ    . רזא דעובדא ח"ב ע' 
ח"ה ע' סא,  ח"ד ע' קיד. שם ' ראובן ז"ק( ע' יד. נר ישראל )רוזין( מרוזין, נכתב ע"י ר

יא ע'   . כתבי  19ואילך. שם קובץ כ' ע'    42צב, רכח. תפארת ישראל )רוזין( קובץ 
חסידים ראשונים לבית רוזין ע' פג, פו. אבל מצרים ח"א ע' ט, ב )"ידוע אשר רובא  
דרובא מצדיקי וגאוני הדור חשבו על זקינו הצדיק סבא קדישא האדמו"ר קדוש ישראל  

משיח לישראל"(. גנזי ישראל )טשורטקוב( הוצאת תשע"ד  מרוזין זצ"ל שהוא יהי' ה
)דברי הרב משה מרדכי אפשטיין על    74ואילך. ושם ע'    26ח"ב, סדר קדשים ע'  

אהל יצחק  אבן שתי' החדש ח"א ע' קב בהערה ג,    ;הרה"צ ר' ישראל מטשורטקוב( 
ז,  )וראה ברכת חיים )עפשטיין( ע' כג בהספד על הרה"צ ר' יצחק    )וולדן( ח"ב ע' 

קיג, אודות הרה"צ ר' יצחק אייזיק מזידיטשויב;  ע'   טברסקי(פקודת אלעזר )  ;מווארקי( 
מפי ספרים וספרים אבות ח"א )מהדורת תשע"ג( ע' שסז בהערה. קובץ בית אהרן  
וישראל, חוברת ט', ע' קה. שם קובץ לד, ע' קנג ואילך. שמע שלמה )קליינבוים( ח"ב,  

ע'   ח"א  קדישא  הסבא  נפלאות  צט.  ע'  החדש  אש  רשפי  פא.  פ,  מ,    56אותיות 
דש ע' לג. אבקות רוכלים ע'  )ובמהדורה החדשה ע' קמה(. שיחת חולין של ת"ח הח

, )אודות הרב חיים אבולעפיא והאור החיים  ואילך  42,  31קצו. ילקוט יוסף )ילוז( ע'  
שיח שרפי    (; , )אודות הרמ"מ מווארקיאמונת משה, במדבר, ע' פז ואילך  הקדוש(;

,  ואילך )אות יז(   92ח"ה ע'  שם    ות הרמ"מ מקאצק;אוד   ,18ח"ג ע'  קודש )ראקוץ(  
מקור חיים    ;כתבי ר' יאשע שו"ב ע' פו, רכג, רמד, רצה  אודות השפת אמת מגור; 

קדוש ישראל )רוט(    )אודות הרה"צ משינאווא(;  )מיכלזאהן( ע' לז, אותיות רסו, רסז 
  ; טבת תשמ"ג(, ע' לא ואילך  - ט )חשון  -ח"ב ע' שיז. נחלי אמונה סלאנים, קובץ ח

אוצר פניני תורה    ; מגדל עז )מונדשיין( ע' תפו בהערה  ; פעולת הצדיק אות תשכ"ז 
; שבחי רבינו השומר אמונים ח"ב ע' כג; דרכי חיים ושלום סי' רנו  292וחסידות ע'  

)וולף( ע' קיג )שר' איסר  - בהערה; תפארת רבותינו מאלכסנדר ע' כד  כה; רבותינו 
גליון אמונה  חזון איש הוא המשיח, אאמין. ע"ש(;  זלמן מלצר אמר שאם יאמרו לי שה

פניני הפרשה, חוברת ה, ע'  כו )אודות האדמו"ר מסאטמאר(;  , חוברת כב, ע'  ודעת
וראה ג"כ קבוצת  ע' פט )אודות האהבת ישראל מויזניץ(;  )רזמוביץ(  ימים מקדם  ;  147

 ועוד כהנה וכהנה.  כתבי אגדה ח"ב ע' תקב.

ואני אשתחוה  "  330וכן הוא לכאורה הכוונה במה שמצאנו שכתבו להרמב"ם בזמנו  •
כבוד אדוננו    , כי כל תושבחות אשר יאמר   ,לפני רבינו כי איני יכול לומר דברי שבח 

 

 . 635מהדורת בלאו הוא בח"ב ע'  תשובות הרמב"ם  נדפס בתשובות הרמב"ם, וב  330



127 
 

לנו אלא שנבקש מלפני אל  ,יותר מהם כפלי כפליים שתגיע  וית'  '  ינו יתקאבל אין 
 ". מלכותך במלך המשיח 



128 
 

 שגם משיח בעצמו אינו יודע שהוא משיח דברי החתם סופר,  

ישנם השואלים על זה, דלכאורה מוכח מכמה מקומות שמשיח בעצמו אינו יודע  והנה  קח.  
שהוא משיח, עד שינוח עליו רוח ה', ואיך שייך שאנחנו נאמר על א' שהוא הראוי להיות  
משיח. דהיינו, שאמנם כו"ע מודים שיש צדיקים הראויים להיות משיח, אבל האיך אפשר  

 שאנחנו נדע מי הוא. 

כמו שהיה משה רבנו ע"ה שהיה הגואל הראשון נזדקן שמונים שנה  שכתב "  331חת"ס בראה  
ואפי' כשאמר לו הקב"ה לכה ואשלחך  , ולא ידע ולא הרגיש בעצמו שהוא יהיה גואל ישראל

אל פרעה מ"מ סירב ולא רצה לקבל על עצמו, כן יהי' אי"ה הגואל האחרון, ומיום שחרב  
בהמ"ק מיד נולד א' הראוי בצדקתו להיות גואל, ולכשיגיע הזמן יגלה אליו השי"ת וישלחו,  

מצינו   וכאשר  בואו,  עד  למעלה  וגנוז  הטמון  משיח  של  רוחו  עליו  יערה  אחר  ואז  בשאול 
כן היה בגואל  שנמשח באה עליו רוח ממשלה ורוח הקודש אשר מלפנים לא הרגיש בעצמו,  

 ". והצדיק הזה בעצמו אינו יודעהראשון וכן יהיה בגואל האחרון, 

ובפירוש זוהר הרקיע להאר"י על הזוהר,    , 332וראה גם בס' ארבע מאות שקל כסף להרח"ו 
ר בעצמו שהוא  יזכה המשיח לאותה הנשמה ותתגלה בו ואז יכ, שכותב "י333שמות ז' ע"ב

 בארוכה. " וע"ש  המשיח מה שלא היה ניכר אם הוא משיח מקודם ועתה יתגלה

אי אפשר  כוונתו הוא שפרש דברי החתם סופר, שקשה מאד לקט. אמנם כשנעיין בזה,  
 .  לדעת מיהו הצדיק הראוי להיות משיח 

והמוכח    שהרי כאן,  ומהגמ'  כניפה ענף  ואגדת אלי' הנ"ל לא למדו  צדיק  , שהרי  "ל הפרי 
לשיטתם, רבי שילא ורבי ינאי וכו' הכירו בעצמם )או עכ"פ תלמידיהם הרגישו עליהם( שהם  
הראויים להיות משיח. וכן מובן מפשטות המשך דברי הגמרא, שהגמרא מביא תכונות שונות  

 . שיש למשיח שעפ"ז אפשר לשער מיהו הראוי להיות משיח 

ש  ו)כמו שמובן מדברי המפרשים המבארים התכונות המיוחדות של רב נחמן ורבינו הקד 
ודניאל שמחמתם היו ראויים להיות משיח, שתכונות אלו הרי ניכרים לכל. ולדוגמא: ביאור  

שהתכונה המיוחדת שלהם הי' שהיו מזרע דוד והי' להם קצת ממשלה בגלות    334המהרש"א 
זהו גם כוונת הגמרא, שהראוי להיות  בפשטות  הרי תכונה זאת גלוי' ומפורסמת לכל. ו  –

 משיח הוא אדם כזה שתכונותיו ניכרים לכל(.  

לא  (, הרי הוא  שהביא החת"סועוד זאת, שהרי אותו צדיק שנולד ביום שחרב ביהמ"ק )
  י ומדברי המדרשים והגמ' שהובא לעיל, הרי ברור ש)עכ"פ יחיד מנחם בן חזקי',  אחר מאשר  

 ! סגולה( ידעו שמו ושם אביו ושם עירו 

 

"וכל מקום וכל עיר מקומו הוא, שאפשר הוא עמנו פה בעירנו,  . ועד"ז בחידושי חתם סופר מועד ח"ב ע' צח,  שו"ת ח"ו סי' צ"ח   331
 רבנו ע"ה עד שנגלה אליו הקב"ה". וע"ש עוד. , כמו שלא ידע משה והוא עצמו אינו יודע

 . תרמ"ו  ,ג בדפוס קראקא טורדף ס"ח   332

 . ע' נו, טור ד ואילך, בדפוס סיגט 333

 הובא לעיל סימן טז.  334



129 
 

ובא  על דברי החתם סופר, מדברי הגמ' לעיל צח, א, ששם מ 335דברי חיים הקשה בס'  וד וע
, והרי מוכח שמשיח בעצמו  וכו'  336המעשה של ריב"ל עם משיח, שמשיח יושב בפתח רומי 

 ידע שהוא המוכן להיות משיח באם יזכו בני ישראל. 

כמו   להיות משיח,  עליהם שהם הראויים  צדיקים במשך הדורות שאמרו  וכן מצינו בכמה 
, )וראה גם בדברי הגאון ר' ארי' לייב ליפקין הנ"ל שבכל דור הי' משוער אצלם  לעיל שהובא   

 מיהו(.  

, העיד כעין זה על א' מתלמידיו, שהוא הראוי להיות משיח  'גופי   סופר  החתם שועוד זאת,  
! וגם ידוע מכמה סיפורים שהצדיק שבדור שהי' ראוי להיות משיח, הי' ידוע לכמה  337שבדורו

   .338צדיקים מיהו 

(, דעיקר דברי החתם סופר הם רק  339מעיין אלא האמת יורה דרכו )וכן מובן ופשוט לכל קי. 
, עד אשר יהי' נגלה  בפועלשאותו האיש )שהוא ראוי להיות משיח( אינו יודע שהוא משיח  

להיות משיח או שאחרים    ראוי אליו מאת ה'. אבל מובן שאפשר שהצדיק מרגיש ויודע שהוא  
בדרך השערה ובדרך אפשר(, שהרי אין צריך לזה שום גילוי מאת    –מרגישים זאת, )ועכ"פ  

ה'. ודבר זה נפוץ בדברי חז"ל, שהיו משערים מי הוא זה שהי' ראוי שתשרה אליו השכינה  
 . 340באם הי' דורו זכאי לכך 

וכן הוא במשה רבינו, שאע"פ שלא ידע שהוא הגואל בפועל עד אשר נגלה עליו ה', כנ"ל,  
ורק אז ניתן לו היכולת להביא הגאולה בפועל, הרי גם קודם לזה, מיד כשנולד, נתמלא הבית  
את   שמושיע  בן  אמי שתלד  שעתידה  אחותו  מרים  עליו  נתנבאה  לפנ"ז  ועוד  אורה,  כולו 

 . ופשוט. 342בפועל , אלא שלא הי' ידוע עדיין שהוא הגואל  341ישראל 

להיות גואל",  "משיח הוא    צדקתו ב  הראוי  אחד "  שכתב  במה  סופר   החתם   בדברי   נעיין  וכד 
  של   כזולהדיא שקודם שיתגלה אליו השי"ת יהי' כבר בדרגא    משמעהדור",    צדיקי אחד מ

  הוא ' כן  ולכאו.  הגואללהיות    ראוי ולשער שהוא יהי'    להכיר )או לאחרים(    לו צדקות שאפשר  

 

 .ע' כו  ,להרב חיים זלמן צבי שרל 335

שם פירשו שמשיח נמצא בג"ע. אבל לפי שיטת החת"ס שהובא לעיל סי' ט, פשוט שצריך לפרש שהסיפור   ברש"י ומהרש"א 336
 קרה עם משיח כמו שהוא נמצא למטה. 

ולבי צפייתו של החתם סופר   כמובא לעיל מס' ספרא רבה דישראל ע' קמב. שהחת"ס אמר כן על תלמידו ר' משה קאנישא.  337
לשנת תק"ע, וכן כתב אודות שנת ה'ת"ר. ראה בדרשות   -שהחתם סופר חישב קץ לדורו לביאת המשיח בזמנו, יש להעיר מזה 

חת"ס ח"ב ע' רסב, ג ובהערה שם. חתם סופר על התורה בראשית ע' קי ובהגהות שערי יוסף שם; שם סוף פרשת בחוקותי.  
 . ועוד

שעג  338 ע'  ח"ב  יששכר  שער  בס'  ועד"ז  הבעש"ט;  על  הרביעי  סיפור  נוראים,  סיפורים  בס'  סיפורים  כמסופר  בכו"כ  ועד"ז   .
 המקובלים מצדיקי הדורות. 

 קרוב לסוף הספר(.  –וכן ביאר בס' דעה חכמה לנפשך שיחות קודש תשע"ה, )פ' כי תצא תשע"ה, ע' יא ואילך  339

 . סוטה מח, ב, סנהדרין יא, א, וראה ג"כ סוכה כח, א, בבא בתרא קלד, א, ועודראה  340

 סוטה יג, א.  341

 . וע"ע גבורות ה' סוף פי"ז  . ע"ש.ראה סוטה שם שלא ידעה מה תהי' בסוף נבואתה 342



130 
 

בעצמו  , שהצדיק אינו יודע  שם  למעיין   כמובן,  שם  כסף  שקל  מאות  ארבע'  בס  הכוונה  גם
 . 343שהוא משיח בפועל 

]ועוד זאת: אפילו באם נפרש דברי החת"ס שהצדיק הזה אינו מרגיש בעצמו אפילו זה שהוא  
שיהי'    אפשר   שאי להיות משיח, מ"מ )בנוגע לפרט זה( מובן למעיין שאין כוונת החת"ס    ראוי

להיות משיח, אלא כוונתו הוא שמכיון שעד   ראויבמשך הדורות צדיק שירגיש בעצמו שהוא 
הגואל   יודע שהוא  אינו  ובפועל שלא שלחו הקב"ה  יתכן  הרי  אינו    אפשר,  הזה  שהצדיק 

 להיות משיח[.  ראוי מרגיש בעצמו אפילו פרט זה שהוא 

, שבביאור המושג "משיח בכל דור", יש שני רובדים:  344בפרק ב של הספר וראה גם הנתבאר  
זמן   הגיע  באם  להיות משיח  דור  בכל  מוכן  א' שהוא  צדיק  שיש  דהיינו  רובד הגשמי,  יש 

והחסידות הקבלה  בתורת  )המבואר  הפנימי  רובד  ויש  הוא  345הגאולה,  הזה  שהצדיק   ,)
שתפקידו    346משפיע אורו של משיח לכל הדור. וענין זה  כלול במ"ש בס' הליקוטים להאריז"ל 

של המשיח בכל דור הוא לא רק שיהי' מוכן לגאול את ישראל אלא גם ללמד אותם תורה  
כו'. ומובן בפשטות, שאפי' אם מצד הרובד החיצוני אין ידוע לנו  להחזיר את העם בתשובה  ו

מיהו הצדיק הזה, אבל מצד הרובד הפנימי, שהצדיק הזה משפיע אורו של משיח להדור,  
 . 347ידוע זה הרי  

 

  כמ ושמצינו בכתבים אחרים של הרח"ו )פע"ח שער העמידה פי"ט(, שהאר"י ידע שהוא המוכן להיות משיח בן יוסף בדורו. ו  343
 וא"כ עכצ"ל שהכוונה הוא כמו שכתוב בפנים. 

והנסים שיעשה הם יהיו הראיות  הרמב"ם באגרת תימן, שמשיח לא יהי' ידוע )ולא יהי' ידוע לו בית אב( קודם התגלותו,    מש"כו
בכדי להוכיח אמיתתו    )שמשיח יהי' מלך מבית דוד ולא צריך לעשות נסים  הרי פשטות דבריו בס' הידעל אמיתתו ועל יחוסו,  

סותר(    –שונה )ובכמה פרטים  בכלל, כל התיאור באגרת תימן הוא  . ו, )שיהי' לו בית אב ידוע מקודם(ךלהיפלכאו' משמע    (ויחוסו
 . אכמ"לו. 4ראה מש"כ בזה בס' אוצרות אחרית הימים ח"א פ"ז הערה למה שכתב בהל' מלכים. ו

ע'    344 בלה"ק,  משיח"  של  "שמו  הקונטרס  של  קמא  במהדורא  באתר  14ראה  נמצא   .
https://shmoishelmoshiach.com/download 

ליקוטי מוהר"ן תורה קיח, שכל צדיק הדור הוא בחינת  שארית ישראל להרה"צ מווילעדניק מהדורה החדשה ע' רכג.  ראה    345
 . וראה גם בס' לקוטי הלכות לתלמידו ר' נתן, או"ח שבת ה, ט, ועוד .משיח

 .  על פרשת וישב לח, יא, וישעיהו סי' לח 346

שרבם הוא משיח ש"אמונה כזאת    ישנם המביאים סיפור אודות רב א' שהתבטא על אמונת חסידי ה"צמח צדיק" מויזניץ  347
תולדות ר' יעקב צבי וואלדמאן,  . צפירת תפארה )ועבודת אנשים המאמינים בה זרה". )הובא בס' תולדות קול ארי' ע' קמו ואילך

. וכמה מחסידים בקנאתם לקנאת רבם, נידו הרב הזה והעבירוהו ממשרתו, וירדו לחייו. וקמו כמה  פרק ו(  (ברוקלין, תשס"ז
יו"ד סי' רי"ט שמאריך איך שנידוהו שלא כהוגן וכו'. ובאמצע   גדולים ומחו על המעשה הזה, וביניהם הי' המר"ם שיק בשו"ת 

יק הקדוש נ"י הנ"ל חלילה, ומה שהוכיח ואמר שאין  דבריו כותב "לפי מה ששמעתי לא פגע הרב מרא דאתרא בכבוד הרב הצד 
זה דרך העבודה על אחד שגיזם, לא עשה אלא כפי מה שמחוייב עליו מצות תוכחה, והוכח לחכם ויאהבוך כתיב, וא"כ לפי  

 דבריהם נידו אותו שלא כדין...". 

והנה ראשית כל, מובן ופשוט, שלפי פשטות הגמרא וכל המפרשים והמקורות שהובאו לעיל, האמונה של תלמידים על רבם  
לומר שהוא משיח, אינו "אמונה זרה", אלא חלק ממסורת והשקפת היהדות מדורי דורות, בזמן חז"ל והראשונים וכו'. ואפילו אם  

וכו', הרי מובן ופשוט שאין דעת יחיד קובע ומכריע נגד כל הני רבוותא  נימא שהרב הזה הי' לו הבנה אחרת בדברי הגמר א 
 שהבינו וסברו אחרת. 

ולגופו של דבר, נראה פשוט, שתוכן העובדא הי', שלפי הבנת הרב הנ"ל בגדלות האדמו"ר הנ"ל, ולפי הבנתו בענין המשיח,  
ולפי הבנתו בכוונת דברי החסידים האלו, הי' נראה לו שאמירה ואמונה זו )של החסידים האלו( אינה אלא בגדר "גוזמא" )כלשונו  

לכן אמר שאמונה זו זרה. ולא הי' כוונתו בכלל לומר שאסור לומר על שום צדיק שהוא  של המהר"ם שיק הנ"ל "אחד שגיזם"(, ו

 



131 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

 

משיח, כי הרי זה נסתר מהש"ס וכו' כנ"ל. וגם המהר"ם שיק בתשובתו הנ"ל לא נכנס לדון בגוף הענין האם אפשר לומר על צדיק  
, ופשיטא  עין זה על תלמידו ר' משה קאנישאהתבטא כ  –החתם סופר    – שהוא ראוי להיות משיח )ובפרט שרבו של המהר"ם שיק  

חלילה(. אלא עיקר דבריו מוסבים המה על מה שרדפו הרב הנ"ל   שהמהר"ם שיק לא יחלוק על רבו, וישים דבריו ל"אמונה זרה" 
מצות התוכחה המוטל  זה הי'  בה בשעה שהרב עשה מה שעשה מפני שלפי דעתו    ושברו מטה לחמו שלא כדתה של תורה,

 מעשה זו.  אודותועי' גם בס' תולדות סופרים ע' לח, בהמכתב שנדפס שם  כפשוט למעיין בכל התשובה.  עליו,

ראה המכתב שנדפס בס' עטרת מנחם ח"ב )ילקוט  [וכן הרה"צ הדברי חיים מצאנז שעמד לימין הרב הנ"ל להושיעו מיד עושקיו 
, הרי מסופר עליו שהוא  ]אגרות קודש( מכתב מג, ונדפס גם במהדורה החדשה של שו"ת דברי חיים, ח"ג, תשובות נוספות סי' יז

אמר על הרה"צ מרוזין שהוא הי' המשיח שבדור )עמודי האש ע' לא. נר ישראל )ריזין( ח"ה ע' סא. וראה ג"כ גדולת יהושע ח"ב  
דבריו היו מוסבים על זה שרדפו אותו וכו'  לא סבר שיש איסור לתלמיד לומר על רבו שהוא משיח, אלא  ע' לא(. ומזה מובן ש

 כמבואר למעיין.  

וראוי להביא שגם הרה"צ ר' חנוך העניך מאלעסק סבר שהצמח צדיק מויזניץ הוא המשיח שבדור. ראה בס' אבן שתי' החדש  
   ח"ב ע' תלא.

 שלא לעורר מחלוקת ומדנים על ענין זה. וק"ל. ללמוד מכל הסיפור הנ"ל, הוא מוסר השכל  אם יש ש, מכל הנ"ל מובןו



132 
 

 פועל" ג "ראוי להיות משיח" ל"משיח בהבדל בין המושה. וסימן כ

 ל". "ראוי להיות משיח", ל"משיח בפוע  שגן המו. וכאן המקום להסביר בקצרה ההבדל ביקיא

שאמרו תלמידים    ,לכאורה אינו מובן כלל הא דמצינו הנהגה רגילה במשך כל הדורותדהנה  
על רבם שהוא משיח, )ולפעמים החכם בעצמו רמז על היותו משיח(, בה בשעה שלא קיים  
והנשגבות   כל המעלות הרמות  אצלו  נמצא  לא  וגם  א' מסימני הגאולה,  החכם הזה שום 

, בנבואה )קרוב למעלת משה רבינו(  348שמצינו אצל משיח שלמעלה ממעלות שאר הצדיקים
 וכו' וכו'.  350ושהוא כולל כל השלימויות  349וחכמה )יתר משלמה המלך( 

והתירוץ לזה פשוט ביותר, והוא, שלא כיוונו התלמידים הנ"ל לומר שאותו חכם כבר נעשה  
, או שכבר יש לו במילואם כל המעלות הרמות שיש למשיח, אלא כוונתם הי'  בפועלמשיח  

, שזה מורה  351מעלותיו של המשיח בפועל  מעין שיש לחכם הזה מעלות מיוחדות שהם  

 

ועד שיש כמה ענינים שבהם משיח הוא למעלה ממשה רבינו. ראה באגרת תימן להרמב"ם )פ"ד במהדורת קאפח( "ולענין    348
יחד בהם משה רבינו..."   וייחד אותו ה' בדברים שלא  מעלתו הרי היא הרמה בדרגות הנביאים והנכבדת אחרי משה רבינו, 

 ע"ש. וראה מה שליקט בזה בס' לדופקי בתשובה )על הל' תשובה( ע' שנו. ואכמ"ל.  "מעלתו שהיא למעלה מכל בני אנוש"

הנה ישכיל עבדי ירום ונשא וגבה מאד, ירום  כמבואר בהל' תשובה להרמב"ם פ"ט ה"ב. וראה מדרש תנחומא תולדות סי' יד "   349
 ...".  וגבה כמלאכי השרת ...ונשא ממשה ... מאברהם ונשא מיצחק וגבה מיעקב, 

ראה חדושי אגדות מהר"ל על בבא מציעא פה, ב ד"ה אליהו הוי שכיח, "והמשיח ... יש בו הכל ואין חסר דבר, והכל ימצא    350
 ובכ"מ. . 22בו.." ע"ש. עת לחננה )להרב משה דוד וואלי( ח"ג ע' 

תקנת השבין )מהדורת הר  .  בארוכה  ש" עיי ,  ואילך  75'  ע,  ברכה  הר  מהדורת(  הכהן  צדוק'  לר)  קדושים  ישראלראה בס'    351
  אודות(,  נחמן'  ר  אמר  ה" ד  כאן  סנהדרין(  חבר  א" להגרי )  ים  . אפיקי)וראה שם, שרבינו הקדוש הי' "מעין משיח"(  89ברכה( ע'  

 .משיח של מעלותיו מעין היו  שלהם שהמעלות, נחמן   ורב  הקדוש רבינו



133 
 

, דהיינו שהוא הראוי שתשרה עליו רוח ה' וייעשה  352הראוי להיות משיח שהחכם הזה הוא  
 ".  354, ובלשון הרגיל בכמה ספרים, שהוא "ראוי להיות משיח 353( עתידל ) למשיח בפועל 

]אמנם לאידך גיסא, אע"פ שעדיין לא נעשה למשיח בפועל, מ"מ כבר נתכנה ע"י תלמידיו  
  בשם "משיח", שהמכוון בזה הי' שהתלמידים נתנו עיניו בו שהוא זה שיהי' המשיח בפועל 

 , כי כבר ניכרת בו מעין פעולותיו של משיח. )לעתיד(

וכבר מצינו בחז"ל ובריבוי ספרים במשך הדורות, שהשם "משיח" משתמש בשני מובנים:  
לפעמים מדבר באותו צדיק הראוי להיות משיח, בעודו עדיין רק בדרגת ראוי להיות משיח,  

 

ובלשון הקבלה, שצדיק זה יש בו ניצוץ מנשמת משיח. ראה אפיקי ים )להרי"א חסר( על סנהדרין כאן ד"ה מה שמו וד"ה    352
 ובעוד ספרים.   עיני שמואל )עין הבדולח( על סנהדרין כאן.אמר ר' נחמן. 

ראה ישעי' יא, ב "ונחה עליו רוח ה' וגו'". חידושי חתם סופר מועד ח"ב ע' צח "משיח הוא אחד מצדיקי הדור, וכשיגיע זמנו    353
יתגלה אליו הקב"ה בנבואה ... והאמור בדניאל "עם ענני שמיא כבר אינש אתי'", איננו אלא משל לרוח אלקים אשר יערה עליו  

שמשמע שם שמעלתו העצומה של משיח תחל לפעמו   כי תשא )ד"ה שמן משחת קדש( ממרומים...". וראה בישמח משה על פ'
רק כאשר ישלח ע"י הקב"ה. וראה ג"כ ס' הליקוטים להאריז"ל פ' ואתחנן עה"פ ויאמר ה' אלי רב לך, "המעלות יהיו בהדרגה,  

עט,ב    בתחילה ישכיל ואח"כ ירום ואח"כ ונשא ואח"כ וגבה ואח"כ מאד ...". פתיל תכלת )להרה"צ ר' גרשון חנוך מראדזין( ע'
 ( ואילך. 158)

שם פי"א ה"א(, שמשם מבואר שלהרמב"ם אין משיח    שנהמף  ס וראה גם רמב"ם הל' מלכים פי"א ה"ג ובהשגות הראב"ד )ובכ
צריך להיות מורח ודאין )עכ"פ בתחילת הופעתו(. ולהעיר גם ממורה נבוכים ח"ב פמ"ה ששם מבאר הדרגא של רוח ה' שהי'  

ליו  בכל שופטי ישראל וכו' שלמטה מדרגת רוח הקודש ונביא, ומביא בקשר לזה גם הפסוק שנאמר במשיח )ישעי' יא, ב( ונחה ע 
רוח ה' וגו', שמזה משמע שבתחילת הופעתו, משיח יהי' רק בדרגת "רוח ה'" שמבואר שם, דהיינו שיהי' לו ההתעוררות לעשות  
יתר   בעל חכמה  שיהי'  )דהיינו  מעלותיו הנשגבות  ויקבל שאר  יותר  עוד  יתעלה  מכן  ורק לאחר  בהן,  והכח להצליח  פעולותיו 

בהל'  וכן מובן גם מזה שהרמב"ם הביא  ו' כמבואר ברמב"ם בהל' תשובה פ"ט ה"ב(.  משלמה ונביא גדול קרוב למשה רבינו וכ
לא הי' מורח ודאין  גם  דוגמא מבר כוכבא, והלא לא מצינו שהי' נביא גדול קרוב למשה רבינו וחכם יותר משלמה, ו מלכים שם  

הגאון ר' זאב וואלף באסקאוויץ  ראה גם בס' מתא דירושלים, על ירושלמי תענית פ"ד ה"ה, ד"ה דרך. חידושי ו  כדאיתא בגמרא.
 על הלכות מלכים פי"א ה"ג, נדפס בקובץ ישורון, חי"ג, ע' קד ואילך. 

יחזקאל  על מלבי"ם וגם מלכותו של משיח )והשפעתו על בני ישראל( יהי' בשלבים, ולא יגיע לשלימות מלכותו בבת אחת. ראה 
צפנת פענח )להגאון מרוגצוב( בראשית מט, ט. שו"ת צפנת פענח החדשות ח"א ע' שנ.    יא.; מיכה ד, ח; עמוס ט,  כד-לד, כג

 על תהלים עב, ח ואילך.   פרקי תשובה וגאולה ע' קעה ואילך. רוממות קל )להאלשיך(  צפע"נ על סנהדרין ע' רנב.

והוא ע"ד הידוע, שגם לעתיד יהיו תקופות שונות, ולא יהי' כל ההצלחות והעליות הרוחניות בבת אחת, אלא יהיו בזה שלבים  
ודרגות שונות. ראה של"ה )בחלק בית דוד "שכל ההצלחות הגדולות לא יהיו תכף בביאת הגאולה, רק בהמשך זמן.."( ע"ש.  

ועד"ז בעוד    אדיר במרום להרמח"ל )מהדורת ירושלים תשנ"ה( ע' קצז ואילך. ספר הדע"ה ח"ב דרוש ד' ענף י"ב סי' ט' ואילך.
 הרבה ספרים. 

זה בפי' יפה ענף )הארוך( על איכה  לשון  ומשם הובא  ". ) בכל דור ודור נולד אדם ראוי להיות משיחראה שבט יהודה סי' מ "   354
(. ועד"ז בפי' הברטנורא על רות ד,  ד"ב ה"פ כי רחק ממני מנחם וגו'(, ובספרו יפה מראה על ירושלמי ברכות פ"רבה א, נא, )עה

 ו. פרי צדיק פרשת דברים אות יג. ובעוד ספרים. 



134 
 

בפועל  המשיח  שיהי'  על  355קודם  מדברים  ולפעמים  עושה  .  הוא  כאשר  בפועל,  המשיח 
 .  356פעולות הגאולה ומקיים ייעודי הנביאים 

יובן מענינו. דבאם מדובר בזמן שלפני הגאולה, דהיינו לפני זמן פעולותיו של   )וכל מקום 
משיח, הרי הדבר פשוט שמכנים אותו בשם משיח ע"ש העתיד, ועכשיו הוא רק ראוי להיות  
משיח. ובאם מדובר אודות העתיד, בזמן שבו משיח מקיים יעודי הנביאים, הרי פשוט ששם  

 ע"ש שהוא משיח בפועל(.  "מכנים אותו בשם "משיח

, שיש הבחנה חדה האם מדברים על האיש שעתיד להיות  357וכמו שהבהיר הרמב"ן בויכוחו 
משיח ומכנים אותו בשם משיח בשם העתיד, או שאנו מדברים על אותו הצדיק כאשר הוא  

 כבר פועל הפעולות של משיח.  

והבחנה זו נחוצה במאד, כי בלעדיו אפשר בקל לערבב ולבלבל בין שני המושגים של "משיח  
ו"ראוי להיות משיח", וזה יכול לגרום הרבה בלבולים וקושיות בהבנת דברי חז"ל   בפועל" 

 ודברי גדולי הדורות אודות משיח. 

פרק ב של הספר, אשר גם ה"חזקת משיח"  בה  עז"תבאר ביועוד זאת יתר על כל הנ"ל,  ]
, ואין כאן גדר של ביאת המשיח לאמיתו, דהיינו  בפועל שהביא הרמב"ם, עדיין אינו המשיח  

יעודי הגאולה, אלא שאנו אומרים על הצדיק הזה שהוא בחזקת משיח,    שעדיין לא נתקיימו 

 

 ראה לדוגמא סוגיית הגמ' לעיל סנהדרין צח, א, שהמשיח שישב בשער רומי נקרא בשם "משיח" אע"פ שעדיין לא בא.  355

סתם, אע"פ שפשוט שעדיין לא נעשה המשיח בפועל.   בשם "משיח"  ובהרבה ספרים, כינו מנחם בן חזקי' )שנולד ביום החורבן(
ראה ס' המכתם תענית ל, א. ארחות חיים הלכות תשעה באב אות יא. כלבו סי' סב )הובא בב"י על הטור אורח חיים סו"ס  

טע  תקנ"ד, ובדרכי משה הארוך שם(. אהל מועד ח"ב דרך חמישי נתיב ו. מאירי תענית ל, א קטע ד"ה זה שאסרנו )ושם ל, ב, ק
פרי עץ חיים סוף כוונת בין המצרים וט' באב )נמצא בפע"ח  .  ענין בין המצרים בסופוד"ה אעפ"י שהרבה(. ס' הכוונות להאריז"ל,  

בסוף שער חג השבועות(. והובא בס' נגיד ומצוה. משנת חסידים סוף מס' תמוז ואב. אליה רבה סוף סימן תקנא. פרמ"ג  סי'  
קב עמדין בסידורו  תקנ"א משב"ז ס"ק ח. באר היטב סי' תקנא ס"ק כה. כף החיים סי' תכו ס"ק כט וסי' תקנא ס"ק קיז. הרב יע

 בעוד ספרים.בדיני ברכת הלבנה. ו

אצמיח קרן לבית    ועליו נאמרו כל הנבואותשחזקיה היה משיח   "אין משיח לישראל.   ועל דרך לשון רש"י )סנהדרין צח, א(  356
 ". 'ישראל ועמד ורעה בעוז ה

  רבינו   משה   שנולד   היום   כי,  שנולד [  אמרו]  אבל ,  שבא  חכמים  אמרו  לא אודות האגדה שביום שנחרב ביהמ"ק נולד משיח "   357
  כשיבוא   המשיח  וכן.  בא  אז',  וכו   עמי  שלח'  ה  אמר  כה  לו  ואמר  ה " הקב   של  במצוותו  לפרעה  כשבא  אבל,  גואל  היה  ולא  בא  לא  ה" ע

  שנולד  ביום  המלך  דוד  כי .  כלל  משיח  איננו  וגם,  בא  לא  היום  ועד .  בא  יהיה  אז,  עמי  שלח  לוהים - הא  במצוות  לו   ויאמר  לאפיפיור
  וביום .  משיח  יקרא ,  ל- הא  במצוות  למשיח   אליהו  שימשח  וביום.  משיח  היה  שמואל   כשמשחו  אבל,  משיח[  ולא   מלך]  היה   לא

 ". בא[ גואל ] יקרא  אז אותנו  לגאול  לאפיפיור  כן  אחרי שיבוא

)ירושלמי ברכות פ"ב ה"ד(, או בשם   ועכצ"ל שכוונת דבריו הוא שכשחז"ל מכנים אותו התינוק שנולד בשם "מלכה משיחא" 
"פריקהון דיהודאי" )איכה רבה א, נא(, אין הכוונה שהוא משיח בפועל ושכבר בא המשיח, אלא הכוונה שאנו מכנים אותו בשם  

כלל, כי עדיין לא נשלח  בפועל  "וגם איננו משיח כלל", דהיינו שאיננו משיח    משיח על שם העתיד. וזהו כוונת הרמב"ן באמרו
אותו   לפי הבנת הרבה מפרשים,  )כי  שייעשה למשיח בפועל  בוודאות שהוא אותו הצדיק  יודעים  ואע"פ שאנו  מאת הקב"ה. 
האגדה הסובר שמשיח הוא מנחם בן חזקי', סוברים שהוא זה שיהי' לפועל המשיח בעתיד, ולא רק שהוא הי' הראוי להיות  

 ור(,   משיח באם יבוא משיח באותו ד



135 
 

דהיינו שאנחנו אומרים שהצדיק הזה הוא בחזקת שהוא זה שיקיים ייעודי הגאולה בהמשך  
 [. 358בעז"ה  תבאר שם בארוכהיהזמן, וכמו ש

 

, אלא הוא כדוגמת התואר "צדיק  כלל   "ראוי להיות משיח" אינו גדר הלכתי  תוארהין לאשורו, אשר  ונן על דבר יב והמתב   358
שברמב"ם הלכות  )בשונה מהתוארים "בחזקת שהוא משיח" ו"משיח בודאי"  -הדור", "שר התורה", וכיו"ב שאינו תואר הלכתי, 

מידה הלכתי ברור ומדוייק איך להבחין מיהו בחזקת משיח ומיהו  -שהם אכן תוארים הלכתיים, ויש לנו קנה  "א ה"ד(,פי מלכים  
פעולות  בשהם השלב הראשון  ה  עוש  משיחדרות שגשיח מדבר על פעולות מסויימות ומו )כי התואר של חזקת מ  .משיח ודאי

על גדלות  מסויימות, אלא הם רק מעלות של צדקות וכיו"ב המורים  המשיח, משא"כ הראוי להיות משיח אינו קשור לפעולות  
 . (, שהוא הראוי להיות משיחהאיש הזה מעלת  

ולכן, אין לנו קנה מידה הלכתיים לבחון האם מישהו ראוי להיות משיח או לא, כמו שא"א להוכיח שדוקא צדיק זה הוא צדיק   
יק מסויים הוא ראוי להיות משיח או לא,  מידה שבה נדע אם צד - שהו קנהשיביא איזם פוסק הלכה  ולכן לא מצינו שו הדור וכיו"ב.

 . כלל כי אין זה ענין הלכתי כלל ואין בזה שום נפקא מינה להלכה



136 
 

 שנא אחרינא סובר שרב נקט רק "דוגמא" למשיח  י טעם שהלסימן כז. 

, רב אמר על רבינו הקדוש ודניאל  באר למה לפי הלישנא אחרינא ל  בעז"ה  ועתה נחזור.  יבק
שהם רק "דוגמאות" למשיח. וכבר נתאר לעיל סימן כד, שמובן שלא הי' כוונת רב לשלול  
ולומר שאינם יכולים להיות משיח בעצמם, אלא שמצד איזה סיבה לא רצה רב לומר עליהם  

 להדיא שהם ראויים להיות משיח, ואמר שהם רק דומים למשיח. 

   , שהביאור בזה הוא כדלקמן:  לומרלכאורה נראה ו

ו)  כבר נתבאר לעיל )ולא על פסוק    לבד וההשערה  , שדברי רב בנויים על הסברא  (סימן 
לכן הוא  מכיון שרב הבין שהתכונות של משיח הם יסורים וחסידות גמורה,  ש  דהיינו.  וכיו"ב( 

יש להם התכונות    –מהם  וראה איזה צדיקים    ,תבונן בהצדיקים שחיו בזמנו ובדורות שעברו ה
 . ע"פ תכונותיהם הם הראויים להיות משיח  התואמים להתכונות של משיח.  

ועוד זאת, שגם ההתאמה בין התכונות של רבינו הקדוש ודניאל להתכונות של משיח הוא  
שאין לנו תיאור מדוייק של היסורים וחסידות גמורה  . וכמו שנתבאר שם,  ע"פ סברא לחוד 

לכן  . ושל יסורים וחסידות גמורהשונים  רבינו הקדוש ודניאל הי' להם שני אופנים  של משיח, ו 
 הקדים רב ואמר "אם משיח מאותן שחיים עכשיו" וכו', וכמו שנתבאר לעיל שם. 

ועפ"ז   לומרקיג.  סובר,  נראה  אחרינא  שהלישנא  ש,  וודאות  שום  שאין  היסורים  שמכיון 
הם הם היסורים של הראוי להיות משיח, שהרי  ודניאל  של רבינו הקדוש  )וחסידות גמורה(  

שיסורי    יתכן בזה אופנים שונים )כדמוכח מזה גופא  ו לא נודע לנו בדיוק אופן יסורי המשיח,  
, לכן לא רצה רב לומר באופן קבוע ומוחלט שרבינו  (רבינו הקדוש שונים מיסורי דניאל כנ"ל 

)ודניאל הוא הראוי להיות משיח באם  הקדוש הוא הראוי להיות משיח באם יבוא מן החיים, 
 . יבוא מן המתים( 

או  ולכן אמר   יתכן שרבינו הקדוש  "דומים" למשיח, שהכוונה בזה הוא שאמנם  רק שהם 
שהדמיון בינם למשיח הוא  מכיון  דניאל יהי' משיח, שהרי הוא דומה לו, אבל לאידך גיסא,  

בזה שאנו מוצאים שיש לו התכונות של יסורים וחסידות גמורה באופן  אין די  סברא לחוד,  
 רק נימא שהוא "דומה" למשיח. , אלא מסויים, לקבוע באופן וודאי שהוא ראוי להיות משיח

ומר באופן החלטי  ב לא בא לר, פשוט ש גם לפי הלשון הראשון של רש"י ליתר ביאור:  .  קיד 
משיח מאותן שחיים עכשיו ודאי היינו רבינו    אם בדבריו "  להדיא  מיהו המשיח, וכמו שמדגיש

ו דניאל"  אם הקדוש,  הי'  כבר  שמתו  מאותן  אומרים  הי'  שאנו  שזה  הוא  בזה  שהפירוש   ,
וזה שאנו  רק באם משיח יבוא מאותן שחיים עכשיו,  משיח הוא  זה שיהי'  שרבינו הקדוש הוא  

, אבל  אומרים שדניאל יהי' משיח הוא רק באם אנו אומרים שמשיח יבוא מאותן שמתו כבר 
, כי איננו יודעים אם משיח יהי' מאותן שחיים  מי משניהם גופא יהי' משיח   ומריכול ל  אינו רב  

, )וגם יתכן שאף א' מהם לא יהי' משיח בפועל, אלא משיח יהי'  עכשיו או מאותן שמתו כבר
 . צדיק שיוולד בדורות הבאים(

שבאם משיח    כוונת רב הי' לומר באופן וודאי וברור, אמנם סוף סוף, לפי הלשון הראשון,  
  דניאל. , ובאם יבוא מאותן שמתו כבר יהי' זה  רבינו הקדושיבא מאותן שחיים עכשיו יהי' זה  

וכמו שמודגש בלשון הראשון של רש"י, שכותב "ודאי היינו רבינו הקדוש", וכמו שנתבאר  
ג. סימן  רב, הסימנים של  דהיינו שלפי הלשון הראשון,    לעיל  וחסידות  לפי שיטת  יסורים 



137 
 

עד כדי כך שהי' ברור לו שאם משיח יהי' מאותן שחיים    גמורה, הם סימנים מוכיחים וחזקים 
 עכשיו הרי זה ודאי רבינו הקדוש, )ועד"ז אצל דניאל(. 

הלישנא אחרינא סובר, שאע"פ שברור שרבינו הקדוש הי' הצדיק הכי גדול בדורו,    משא"כ
ומובן מסברא שבאם הי' משיהו בדורו שהוא ראוי להיות משיח הרי זה רבינו הקדוש בעצמו,  

דמיון בין תכונות רבינו הקדוש למשיח הוא רק מסברא לחוד, ובסברא  השאמנם מ"מ מכיון  
מזה אצל רבינו הקדוש הי' זה באופן אחד ואצל דניאל    זו יתכן להיות אופנים שונים )כדמוכח

על רבינו  )באופן חיובי(  א"א לומר בפסיקות ובוודאות  סבר שרב  לכן  הי' זה באופן אחר(,  
 הקדוש שהוא הראוי להיות משיח. 

"היינו", שהוא לשון של  במובן של  המילה "כגון"  אין פירוש  סובר שולכן הלישנא אחרינא  
ו אלא  וודאות  בקביעות,  השתמש  לרב  "כגון"  מחפש    הבהיר המילה  "דוגמא"  שהוא  רק 

יש לו  שרבינו הקדוש בוודאי  לומר באופן ודאי והחלטי    נו באאיש  למשיח, שעי"ז רב מדגיש
 משיח.  התכונות של 

יש מישהו מבין  שכוונת רב הי' לומר שבאם  )גם לפי הלישנא אחרינא(  זה פשוט  אמנם  קטו.  
לפרש שכוונת המילה  ולכן אי אפשר    .359רבינו הקדושרק  הרי זה    , החיים שדומה למשיח

רב מסתפק האם זהו רבינו הקדוש בעצמו או צדיק אחר מן  ש  , הוא כמשמעו המילולי "כגון" 
לו הדומה  ואילך(. החיים  ג  אות  לעיל  שנתבאר  )וכמו  המילים  ,  פירוש  רש"י    וזהו  שכתב 

אחרינא  שדומה    בהלישנא  מישהו  יש  שאם  הקדוש",  רבינו  היינו  בחיים  דוגמתו  יש  "אם 
למשיח מבין הצדיקים שעודם חיים, בוודאי הרי זה רבינו הקדוש ולא צדיק אחר. אמנם ביחד  

 על רבינו הקדוש רק שהוא דומה למשיח וכנ"ל. עם זה, הוא אומר 

 בהלישנא אחרינא: קטז. ועפכ"ז יש לבאר גם עוד דיוקים 

שהפירוש הפשוט בזה    דוגמתו בחיים, היינו רבינו הקדוש".   אם יש הלישנא אחרינא אומר "
דוגמתו בחיים אז הוא רבינו    אם ישאומר שאלא ששהוא מסתפק אם יש דוגמתו בחיים,  הוא  

)ועד"ז   דוגמא הוא למתים"(. ועכפהנ"ל יש לבאר זה, כי    אם אצל דניאל, כותב "והקדוש. 
ק  פסולימוד מ )ולא ע"פ  שכל ההשוואה בין רבינו הקדוש למשיח הוא ע"פ סברא לחוד מכיון 

הוא אומר דבריו כמסתפק,  לכן  ברור וודאי,    בענין זה דברא"א לקבוע  מסברא לחוד  ו,  וכיו"ב( 
ורק "אם יש דוגמתו",    מלכתחילה.   כי א"א לומר בוודאות שאנו יודעים לשער מיהו המשיח

שיש   נימא  אם  לממדהיינו  לדמות  יכולים  שאנו  נימא  ישהו  אז  בדורינו,  רבינו  שזהו  שיח 
 .360הקדוש

 

 שבאם משיח יהי' מאותם שחיים עכשיו הרי זה  יהי' רבינו הקדוש בעצמו. ובדרך ממילא מובן גם כן  359

נו סובר  רינא איישנא אחרינא, הוא שהלישנא אחחילוק בין הלשון הראשון של רש"י להל דרך הרמז, שהעל    ףויש להוסי  360
סובר שיש מושג של  ראשון של רש"י א"כ הלשון ה מש ."אם יש דוגמתו בחיים" פק  דור". ולכן הוא מסתג של "משיח בכל מושמה

  סימן יבע"פ שנתבאר לעיל וא]  .וא רבינו הקדושסבר רב בפשיטות שאם משיח הוא מאותן שחיים עכשיו ה דור, ולכן כל  משיח ב
'.  ח בפשט הגמרכפורש מכיון שאין זה מוירו במ הזכ אלא שלא  ם הוא סובר מזה, גל ששרש"י לא הזכיר במפורש ענין זה, מ"מ י"

צדיק שהי'  נולד עוד    בית שני(ן חורב)שנולד איזה זמן לאחר  הקדוש    ם זמנו של רבינוגם קודה זו, יש לומר שרב סבר שולפי הבנ
, הי' מקובל במשך  גע לפועל ובנו  .[סזמש"כ לעיל אות  אוי להיות משיח, אלא שלא הזכירו מפני שלא הי' ידוע לו מיהו, ראה  ר

 וכמו ש משיח שבדור",  "ג הדורות המוש



138 
 

לא הביא רש"י המעלות של "חסיד גמור"    ,בהלישנא אחרינא ם כן למה  ג ועפ"ז יש לבאר  
בנוסף לפשטות  , שהטעם שלא הביא זה בהלישנא אחרינא, )יש לומר  ע"פ הנ"ל ו"יסורין". ו

הראשון  בהלשון  מ"ש  על  סומך  שרש"י  מפני  מפני    ,361הענין,   שזהו(  עוד  לומר  יתכן 
  סימנים מוכיחים התכונות של יסורים וחסידות גמורה אינם  שלהלישנא אחרינא, רב סובר ש

דנים רק ע"פ    מכיון שאנו ו  . ודניאל הם משיח, אלא רק סברא והשערה לחוד שרבינו הקדוש  
וחסידות גמורה אלא  שוב אין צורך להגביל זה רק להתכונות של יסורים  , הרי  לחוד   סברא

ן  באופ  יאל, ולכן כתב  אצל רבינו הקדוש ודנ מעלות ותכונות שנמצאו  מקום להוסיף עוד  יש  
 . . ודו"קת משיח דניאל הם דוגמרבינו הקדוש ו סתמי ש

סובר, שמכיון שמצינו בדברי הגמ' לעיל   אחרינאישנא  שהל ,יש לומר   צתבאופן אחר קוקיז.  
רב נחמן שהם ראויים להיות משיח,  שאמרו על ר' שילא ור' ינאי ור' חנינא ומנחם בן חזקי' ו 

מצינו   לא  יסורים,  ואצלם  של  מסתבר ב  שוהרי  התכונה  שרב    לא  לקבוע  לומר  ק  שרבא 
נא  שילולכן ה  להיות משיח,  זה הוא ראוי הצדיק הש  כיח סימן המו וא  ורים הסיהתכונה של  ש

באמרו  אחרינא   רב  "כגוןשכוונת  להם    לומרהוא  "  המילה  )שהיו  ודניאל  הקדוש  שרבינו 
זה  וע  ש לומר שהם משיח אבל אין לקב, דהיינו שע"פ סברא ימשיח  " דוגמת"הם ב  (יסורים 

 . 362באופן וודאי וברור 

לוק שמצינו  החיפי כל זה גם פץ להסביר על י חדברל הנ"ל, יוכל המעיין למצוא כ וע"פ קיח. 
אמר  "  שאומר בלשון דומה לרב    ,גמ' לעיל הובאו ברב נחמן שדברי  מפרשים בביאור  ין הב

 ".  364והיה אדירו ממנו ומושלו מקרבו יצא  363רב נחמן אי מן חייא הוא כגון אנא, שנאמר 

 

 עיל סימן כ. וכמו שמשמע בס' דברי תורה שהובא ל 361

 א: ישנא אחרינרי הל בביאור דב אופנים ף עוד  , יש להוסי לשלימות הענין 362

לדבר   , אלא()לא לדבר על העתיד, מי יהי' המשיחב הי' בעיקר להביא דוגמאות למשיח, דהיינו שכוונת ר פשר לומר, אאו' א( לכ
א  מביא מתחילה דוגמן הוא  ציורו של המשיח. ולכ קצת  ביר ולהמחיש  כדי להס כירים בשכולם מדוגמא מצדיק  ההוה, להביא    על

עודנו חי שכולם  הוא מצדיק שדוגמא וההמחשה הכי טובה  בפשטות שהן  כירו, שהרי מוב וכולם המרבינו הקדוש הי' עודנו בחיים  
גם דניאל    רק רבינו הקדוש מהווה דוגמא למשיח, אלא ישנחשוב שלא  ף שרואים אותו ומכירים את גדלותו. אלא שהוא מוסי

מדורות  מדוגמא חי' הרבה יותר מדוגמא  תועלת  ההמתים, מכיון שבין  ם וז מובן למה הוא מחלק בין החייים. ועפ" דמ מדורות הקו
 שעברו.  

לול ולומר שרבינו הקדוש ודניאל לא יכולים להיות  רב לא הי' לש   בן שכוונתהבנה זו, מולפי  ן, גם  בכל אופ . ואמנם גם זה דחוק
 ע"פ סברא הם יכולים להיות משיח בעצמם. שמשיח, הרי מובן מהווים דוגמא והמחשה לשהם מכיון  –ואדרבה  משיח, 

וכוונתו הי' להדגיש,  ה למשיח, ולא רק בדורות הקודמים.  שלו יש מי שדומגם יש לומר שכוונת רב הי' להדגיש שאפילו בדור  ב(
  חיים", דהיינו  ם יש דוגמתו במי שדומה למשיח, ולכן הוא אומר "א יש    שלו  גם בדור דורות, מ"מ  ג של ירידת ה"פ שיש מוששאע
בדורות הקודמים )שהיו  ף לאח"ז, שבוודאי  הוא מוסי וינו הקדוש.  , הרי זה רבגם בדור שלנו  דיק שדומה למשיחצנימא שיש    באם

 ו דניאל. גמא למשיח, וזהור( יש ד גה נעלית יות במדרי

ם  דניאל בעצמלול ולומר שרבינו הקדוש ו נת רב לא הי' לש גם לפי הבנה זו, פשוט שכוון,  בכל אופ זה דחוק. וגם  בן שאמנם מו
 ים להיות משיח. כול ם י אינ

 ירמי' ל, כא.  363

, ובכתב יד מינכן ניתוסף מאמר זה בגיליון. עי' בדקדוקי סופרים להרנ"נ  ליתא מאמרו של רב נחמן  2קרלסרוהה רוכלין  בכת"י    364
איתא "אמר רב נחמן    ובילקוט שמעוני תהלים מזמור ע"ב עה"פ לפני שמש ינון שמו.  אות ד'  194רבינוביץ, מסכת סנהדרין, ע'  

כגון  אי מחייא הוא כגון רבינו הקדוש..". )ויתכן שהמעתיק טעה בין התיבות הדומות "אי מן חייא", והשמיט התיבות באמצע " 
 . "(אמר רב אי מן חייא .אנא, שנאמר והיה אדירו ממנו ומושלו מקרבו יצא

 



139 
 

י על דברי רב(.  פירושים של רש"הבדומה לב'  )גם בדבריו מצינו במפרשים ב' פירושים,  ש
ופירוש   ,365הוא בעצמו פירוש א' שהתכוון לומר שאם משיח הוא מאותן שהם חיים הרי זהו  

 .366שהוא משמש דוגמא למשיח ב' 

שי למעיין ובוכמו  ש  בעצמו,   ן  רב   )כמה איך  בדברי  לעיל  שהבאנו  אפשר  מ(הסברות   ,
 ל. "ואכמ . רב נחמןפירושים בדברי להתאימם גם לב' ה

 

כתב בס' התקופה הגדולה ע'  ומשום זה    .בביאור דברי רב נחמן והראי' שהביא מהפסוקש"י ויד רמה לא פירשו כלום  הנה רו
 . שבגירסת הגמ' שהי' לפני רש"י והיד רמה לא הי' נמצא מאמרו של רב נחמןשנראה  370ח"א ע' 

כמ"ש בס' הגדות התלמוד )שליקט חכם קדמון ספרדי שלא נודע שמו, ונדפס בקושטא שנת רעא( "פי' אם משיח הוא מאותן    365
וכן משמע מדברי המהרש"א כאן, שכוונת רב נחמן הי' לומר על עצמו שהוא זה    ".שהם חיים היום, אני הוא, שאני מזרע דוד

 הראוי להיות משיח באם משיח יבוא מן החיים. 

ני' דריש  רדות, שהוא חתל, שאני מושל שיש לי שבט  כמ"ש בבאר שבע כאן "כלומר אם יש דוגמתו בחיים היינו כגון אנא  366
   ." ך נראה לי גלותא. כ

, הוא דוגמת  עכשיו  נת רב נחמן הי' לומר ששליטתו שיש לוכוווא מפרש שאה שה ע, שהרי כנרו צ" אמנם לכאו' יש להעיר, שדברי 
י'  א, לשליטתו של משיח שיה חתן הריש גלות ך עיון איך אפשר להשוות שליטתו בתור  רה צרי בל לכאו. אידלעת  שליטת המשיח

זכה, וד"ה  י  ה שאם, וברש"י שם ד" )וראה ברכות נח, א  ?למעלה יותר מכל המלכים שקדמוהומש אלא  מלך מממש, ולא רק    מלך
 בזמנם(.ומות אפילו משליטת מלכי הא גדולתו של משיח יהי' יותר יבחין, ש

לא רצה להחליט בוודאות  ", לפי שלשון "כגון תמש בה רב נחמן השל רש"י, שישנא אחרינא שטא יש לפרש ע"ד הלהלכאו' לפום ריו
מכיון שאין הפסוק נותן  , אבל  שמשיח יהי' לו שליטה בגלות )ראה מהרש"א כאן(   פ שיש לו פסוק"ות משיח, כי אעשהוא ראוי להי

 קיב ואילך. יל אות נתבאר לעד ה ע" וא רק סברא, ו, הזה שהפסוק מתאים לאופן השליטה שלותיאור מדוייק, הרי נמצא ש



140 
 

 יכולים להיות משיח רבינו הקדוש ודניאל ,  ע"פ הבנה זוגם  . חסימן כ
זלפי  והנה ע"פ כל מה שנתבאר לעיל, מובן בפשטות שקיט.   אחרינא,  נא  הלישו בהבנה 

ו דניאל )שהוא מן  ים( אכוונת רב לשלול ולומר שרבינו הקדוש )שהוא מן החי' מעולם לא הי
"  דומים "ק שהם  אמר רלמה    אלא שהי' לו סיבה מיוחדת .  המתים( לא יכולים להיות משיח 

ביחד    שלא רצה לומר באופן מוחלט וקבוע שהם ראויים להיות משיח, אמנם, מכיון  למשיח
יות  אויים להקדוש ודניאל הם הרפ סברא הרי רבינו הגיש שע", כל כוונתו הי' להד עם זה
 . משיח

הדגיש  למה ות )מרבינו הקדוש ודניאל( וגם בפשטות למה הביא ב' דוגמא ן וע"פ כל זה מוב
   הן מן המתים. ם והן מן החיית א דוגמאומדבריו שהוא מבי

להביא    צורך ורה אין  ביא דוגמא על משיח בלבד, לכאים שכוונתו הי' רק להבאם היינו אומרד 
דוגמא שני' הוא מן  גמא א' הוא מן החיים ולהדגיש שדוצורך  מן ה  אין  וודאיבב' דוגמאות, ו

 המתים. 

רבינו הקדוש ודניאל להיות משיח, מובן    רב הי' לומר שע"פ סברא ראוייםכוונת  "פ הנ"ל שוע
 . יים להיות משיחלמה הזכיר שניהם, כי שניהם ראו

  סימן ו  הוא ע"ד הנתבאר לעיל רב חילק בין החיים ובין המתים,  מה  ל הביאור  לפי זה,  קכ. ו
התכונות  וגם בסברא זו גופא הרי    ו ע"פ סברא בלבד, רב אמר דברידמכיון ש.  ( אות כג ואילך)

נות של יסורים וחסידות גמורה  גם התכו)כי  ,  ה לזהזדניאל אינם דומים  רבינו הקדוש ושל  
פשיטות שרבינו הקדוש ודניאל  אינו יכול לומר בלכן רב  וכנ"ל,  היו באופן שונה בין שניהם(,  

 משיח. דומים ל

שהתכונות של משיח  שבאם נימא  היינו  ד  ם ואומר ש"אם יש דוגמתו בחיים"מקדיולכן הוא  
ע"פ סברא  למצוא ולהתאים  )דהיינו שבאי נימא שיש  ,  צדיק שחי עכשיושל    תכונותדומים ל

כי  זהו רבינו הקדוש,  נראה שאז  עם התכונות של משיח(,  עכשיו  התכונות של צדיק שחי  
   . התכונות של רבינו הקדוש דומים להתכונות של משיח

,  דומה למישהו מן המתים באם נימא שמשיח  "אי מן מתיא", "אם דוגמא הוא למתים", דהיינו  ו
אז  ,  מת כברצדיק שתכונות של  העם    ת של משיחהתכונוע"פ סברא  יש להתאים  דהיינו ש

זהו דניאל, כי מכיון שהוא נידון ביסורים בגוב אריות והי' חסיד גמור, הרי מובן שהוא  שנראה  
 הוא התואם את התכונות של משיח. 

ף סוף כוונת רב באמרו "אי מן  אחרינא, הרי סולישנא  טות שגם לפי הכא. ועפ"ז מובן בפשי ק
הוא   למצו מתיא"  לתכונות שיש  הדומה  המתים  מבין  מישהו  עליו  שהמשיח,    א  נימא  לכן 

, רב סובר  אחרינא גם פי הלישנא  מזה מובן בפשטות שש.  שיח ראוי להיות מרא שהוא  מסב
 יכול להיות מן המתים.  שמשיח 

הלשון  יש המפרשים בבארוכה(, ביארנו שך  ה, )וסימן ז ואיל בסימן  : לעיל  ף. ויש להוסיכבק
ם הם "אם משיח צריך  מן מתיא", פירוש אי    ...   שדברי רב "אי מן חייא הראשון של רש"י,  

אדם מת". ולפי הבנה זו, יש איזה טעם וסברא לומר שמשיח יהי'  , או אם יהי'  חי  להיות אדם
שה להתאים  קיב, ביארנו ש  ו וסימן סימן  וב  ת, כמו שנתבאר שם בארוכה.אדם חי או אדם שמ
 . ע"ש. הבנה זו עם פרש"י



141 
 

,  הוא למתים"   דוגמאואם  ...    חיים בתו  דוגמש  שרב אמר "אם יישנא אחרינא,  לפי הלאמנם  
יש איזה סברא לומר שמשיח צ"ל  הי' לומר שרב  כוונת  שלא שייך מלכתחילה לומר שברור  

 , כפשוט.  מן המתים קא סברא לומר שמשיח יהי' דו דוקא מן החיים או 

ישנא אחרינא  , כי גם בהלש להדגיש א, שוב ישסיימנו לבאר הלישנא אחרינחרי  לא  . והנהגקכ
ת ממשמעותם  ת דברי רב קצת אחרא צריך לפרש כללו, והוא כי לפי הלישנא אחרינקיש דוח

יכול  . שלכן  הפשוטה צריך לאחרינישנא  להביא הרק לרש"י  לא הי'  גם  א, אלא הי'  הביא 
לומר הל מקום  )ויש  הראשון.  שהדוחשון  הוא  שבהלישק  ,  אחרינא,  מהיונא  דוחקים  תר 

 .367"ש ט, פח. ע -יות חתלעיל באו(. וכמו שנתבאר כל זה שבהלשון הראשון

 

 

הלשון הראשון יומתק יותר למה לא אמר רב "אי מן מתייא כגון דוד המלך", אע"פ שבהמשך הגמ' מובא  פי  לף, ד ויש להוסי   367

אמר רב יהודה אמר רב: עתיד הקדוש ברוך הוא להעמיד להם דוד  לדוד המלך, )"   דומהמאמרו של רב שמשמע שמשיח הוא  
משיח )ולא    בעצמו"(, שלכן נקרא בשם "דוד )אחר(". כי מכיון שלהלשון הראשון, כוונת רב הוא להגיד לנו מי יכול להיות  אחר

 ולא דוד המלך בעצמו.    אחרלמשיח( לכן לא יכול רב להביא דוד המלך, שהרי לשיטתו משיח יהי' דוד דומה  רק מיהו 

]ולהלישנא אחרינא, י"ל  שיש הבדל גדול בין מאמרו של רב "אי מן חייא כגון רבינו הקדוש ואין מן מתייא כגון דניאל", ומאמרו  
שמאמרו דרב "אי מן חייא..." מדבר על התכונות המיוחדות  של רב יהודה בשם רב "עתיד הקב"ה להעמיד להם דוד אחר".  

והמעלות הרוחניות של משיח עצמו )לפני הגעת זמן הגאולה(, שהוא חסיד גמור ויש לו יסורין, שבזה משיח שונה מדוד המלך,  
ער ט"ז  כי היסורין של דוד קיבל על עצמו בשביל המעשה דבת שבע, משא"כ משיח שהוא חסיד גמור )וראה עמק המלך ש

פרקים יב, מג, שדוד לא נעשה משיח משום המעשה של בת שבע(, והיסורים שלו הם רק בשביל עון הדור )ראה אבן שוהם  
)רובינשטיין( ע' לג, ב ואילך(. ומאמרו של רב יהודה אמר רב שעתיד הקב"ה להעמיד להם דוד אחר, מדבר על מלכותו של משיח  

גם  . ולכן מובן שין זה הוא דומה לדוד )ראה רמב"ם הל' מלכים פי"א ה"א וה"ד. ועוד(והפעולות שיעשה בתור מלך המשיח, שבענ
 [.   לא אמר רב שמשיח דומה לדוד המלך , אישנא אחרינלפי הל



142 
 

 האופן המוטעה בהבנת דברי רש"י  – חלק שני 

בארוכה  א.   נתבאר  זה,  פרק  של  א'  ברש"יבחלק  הלשונות  ב'  היטב  ביאור  עיון  ולאחר   .
  בב' הלשונות לפי ב' הלשונות של רש"י, פשוט שרש"י סובר    בדבריו, נראה ברור למעיין שגם 

 שמשיח יכול לבוא מן המתים. 

אשר עצם האפשרות של ביאת המשיח מן    368ל יעלוזה עולה בקנה אחד עם מה שהסברנו  
המתים מפורש בחז"ל ובריבוי ספרים כדבר הפשוט, ולא מצינו שום שיטה החולק וסובר  

(. וכן מוכח מכל  369אשר לא יתכן דבר כזה. )וכמו שיתבאר בשאר חלקי הספר אי"ה בארוכה
 . ג  בפרק לעיל המשך סוגיית הגמ' כאן, כשנדקדק בזה היטב, וכמו שנתבאר 

  " תאמנם יש אנשים שחושבים לתומם, אשר יש איזה שהוא "הנחה פשוטה" ו"יסוד ביהדו
לומר שמשיח יהי' צדיק שיקום לתחי' מן המתים. ומפני זה, הם חושבים לתומם    א אשר א"

אשר על כרחך צריך לומר שכל מאמר חז"ל וכיו"ב המורה על זה שהוא דבר פשוט שמשיח  
מפני שהוא מנגד )לדעתם(  יכול להיות מן המתים, הוא רק "דעת יחיד", או "שיטה דחוי'",  

אשר א"א לומר    (לדעתם)הסובר   ל"דעת הרוב" ו"ההלכה והמסורה המקובלת לנו מדור דור"
 שמשיח יהי' מן המתים. 

ספר מגדולי הדורות אשר  בכל מאמר חז"ל או  דיחוקים  המציא כל מיני  דוחק אותם לזה  ו
 לפנינו, האומר שמשיח יכול להיות מן המתים. 

 

 . 18ראה לעיל הערה  368

ושם יתבאר בארוכה שכל ה"הוכחות" שיש אנשים שמביאים כהוכחה לזה שיש שיטות הסוברים שמשיח צ"ל מן החיים דוקא,   369
אינם נכונים, אלא שאנשים אלו נתבלבלו בין מושגים שונים )כמו החילוק בין ה"ראוי להיות משיח" )שיכול להיות מן החיים או מן  

 וט(, ועוד(, ולכן באו למסקנא הזו.  המתים( ל"משיח בפועל" )שצ"ל אדם חי כפש

לפי שהיה יעקב אבינו רואה    . יחזרו דברים לאחוריהם  ,ויפול רוכבו אחוראודות שמשון "  , כתובצח, דרבה    בראשיתולמשל: ב
", ומזה הבינו שמי שמת אינו יכול  לישועתך קויתי ה'  ,כיון שראה אותו שמת אמר אף זה מת ,אותו וסבור בו שהוא מלך המשיח

 .  להיות משיח לעתיד

וונת המדרש באמרו שיעקב  פשוט שכוונת המדרש הוא לדבר על המשיח בפועל, ולא על הראוי להיות משיח. דהיינו, שכאמנם  
ואשר    ,בפי' נזר הקדש שם(ראה  )  ימיושחשב שהוא משיח בפועל, היינו שהגאולה יגיע ב   ואאבינו חשב ששמשון הוא משיח, ה

נפל ביד פלשתים ולא  מת ומכיון שראה שבסופו של דבר  . ובימיו  מלחמותיו עם הפלשתים וכו' יביאו למצב של גאולה שלימה
)וכמבואר  .  , דהיינו שבאותו זמן לא יגיע הגאולהבפועל  , דהיינו שאינו המשיח, ראה שאינו משיחבימיו  הצליח להביא הגאולה 

תרגום יב"ע ותרגום ירושלמי ורמב"ן על בראשית מט,  שמשון נפסק, ולא יבוא הגאולה בימיו. ראה בכ"מ שיעקב ראה שתשועת 
רנ  . תורה שלמה על הפסוק הנ"ל, אות  . וראה עץ יוסף על מד"ר שם קטע ד"ה יחזרויד, ושם ג, ט. ברטנורא על רות ב,  יח

)כמה    ץלעת קיהי' המשיח  ולתחי'  יקום לעתיד  ראוי להיות משיח, דהיינו האם  האם שמשון  כלל  מדרש  בהדיון    איןו(.  בהערה
 אלפי שנים אחר זמנו של שמשון(. 

שם הוא   "משיח" זה שמצינו בחז"ל שמשיח יכול להיות מן המתים, שהפירוש ב ל  כללקשור    ממילא מובן שהמדרש הזה אינוו
יעשה הפעולות של    ואז  ,קץ  לעתשמת ראוי להיות משיח לעתיד, עי"ז שיקום לתחי'  הזה  צדיק  הש  דהיינו,  "ראוי להיות משיח" 

)ואפי' אם בחייו השתדל להביא הגאולה ולא הצליח, אין זה מונע ממנו להיות המשיח לעתיד. וכמו שמצינו כמה גדולי  משיח.  
 ישראל שאמרו על דוד )או זרובבל( שהם יקומו לתחי' לעת קץ ויהיו משיח, אע"פ שהשתדלו להביא הגאולה בימיהם ולא הצליחו(. 

דברי הרמב"ם )הלכות מלכים פי"א ה"ד( "ואם לא הצליח עד כה או שנהרג בידוע שאינו זה שהבטיחה עליו תורה  הוא ב עד"ז  ו
לא הגיע הגאולה  עדיין  הרי ברור ש  ,הבטחות התורה על הגאולה  יש הזהא בהא שמכיון שלא נתקיימו  ושהכוונה בזה הוכו'",  

האיש הזה עדיין ראוי להיות משיח לעתיד,  אפשר לומר שהאם    לדוןכלל  משיח בפועל. והרמב"ם לא נכנס  הוהאיש הזה אינו  
, כי אין זה נוגע להלכה כלל ואין בזה שום נפקא  ואז יעשה ויצליח להביא הגאולהכשיגיע זמן הגאולה  לתחי'  עי"ז שיקימו הקב"ה  

אין  "האמונה בביאת המשיח מן המתים  פרק  בקצת  בזה    וכבר כתבנו  ,בשאר חלקי הספרבארוכה  אי"ה יתבאר  . ולהלכה   מינה 
 https://shmoishelmoshiach.com/downloadל. וניתן להשיגו באתר  -סעי' כטלה קשר לאמונת הנוצרים" 



143 
 

 כנראה שיש ג' דברים שגרמו דבר זה: וב. 

לומר שיקרה נס כזה של תחיית המתים    דבר מוזר מאוד לכמה אנשיםא( ראשית כל, זה  
משיח  ויהי'  לתחי'  יקום  שמת  שרוצים    ושמי  לאלו  השכל  להסביר  )ובפרט  ע"פ  דבר  כל 

   אין לה מקום בתורה. ומתוך כך, נדמה להם, אשר שיטה זו   .והטבע(

להאמין שמשיח יהי' בדוקא    בשום חיופשוט שאין  פ שמובן ו אע")אמנם האמת הוא, אשר  
ים  שמשיח יבוא מן המת  ומרישהו סובר שא"א ל אם מ(גיסא, במן המתים, אמנם לאידך  

הרי  ר שיקרה נס כזה, לומ פשר א י א הוא סובר אשר  ( לכןו, בטבע דבר הנמנעזהו ) מפני ש
שהוא  סותר    זהדיעה  באמת   המתים,  בתחיית  עיקרי  אלהאמונה  מי"ג  הוא  , שהאמונה ' 

   ה. צירר ביכולת הקב"ה להחיות מתים מתי שהאמונה אש

ישנו טעות הנפוץ אצל הרבה אנשים, אשר חושבים לתומם, שההבדל בין אמונת ומסורת   ב(
היהודים ולהבדיל אמונת הנוצרים, הוא כי הנוצרים מאמינים שאדם שמת יקום לתחי' ויהי'  

 משיח, אבל היהודים סוברים שאסור להאמין בדבר כזה. 

  יסוד והטעות נשתרבב עד כדי כך, שישנם כמה יראים ושלמים החושבים לתומתם שזהו  
ולפי    עיקרי  משיח.  ויהי'  לתחי'  יקום  שמת  שצדיק  להאמין  אסור  אשר  היהדות,  באמונת 

ויהי' משיח הוא כפירה   יקום לתחי'  הבנתם, האמונה בהאפשריות אשר צדיק מן המתים 
 גמורה רח"ל, והאומר כן אין לו חלק באלוקי ישראל רח"ל. 

וטעות יסודי זו, שנדמה להם בפשיטות שאמונת ישראל והמסורת היהודית אינה מקבלת  
  , ירושלמי   ,( אשר אע"פ שדברי רז"ל )בבלי כלל  הוכחה  שום   בלי אפשריות זו, דחקום לומר )

וזוהרמדרש וכו'(  ,  מלבי"ם,  )המהרש"ם,  והאחרונים  וכו'(,  רמה,  יד  )רש"י,  והראשונים   ,)
מביאים בדבריהם בפשיטות האפשריות אשר משיח יבוא מן המתים, ולא מצינו שום ספר  

או "שיטה דחוי'", ושאר   או פוסק ששולל אפשרות זו, מ"מ שיטות אלו הם "שיטה יחידאה" 
 טענות שונות ומשונות. 

זה נובע  איך  הבנה זו, והשתרשה  איך נבארוכה,  טיות ופרב  370מיוחד רס  קונט בוכבר ביארנו  
ומ יסודית  -אי בלבול  ולהבדיל  דל  בבהההבנה  היהודים  אמונת  הנוצרים בין  ושם    . אמונת 

ענין  אותו האיש הוא  מי שטוען שהטעם למה התנגדו היהודים לשהאמת הוא, אשר  ,  ארנתב
ו מפני שנהרג  ני" בלבד, שכט" יכול לקום לתחי'  פעולות המשיח, הרי הוא    " להשלים "אינו 

ממי שטוען שמשיח יכול    הרבה יותר )ביודעין או בלא יודעין( נותן מקום לשיטת הנוצרים,  
לתחי' שיקום  צדיק  שרחמנלהיות  מודה  הוא  כי  ליצל,  אותו א  פעולות  נחשבי  ן  ם  האיש 

 . פעולות המשיח " התחלת"ל

 

 https://shmoishelmoshiach.com/downloadניתן להשיגו באתר  370

משיח כבר בא  עתיד משיח לבוא, או שדיין  ענוצרים הוא האם  הודים ולהבדיל אמונת הושם נתבאר שעיקר ההבדל בין אמונת הי
ה,  טגשמית לבני ישראל כפשוהביא גאולה  שזה תלוי האם תפקיד המשיח הוא ל  .טענת הנוצרים()כ   ות הגאולהנבוא   נתקיימווכבר  

כטענת הנוצרים(. ושם נתבאר בארוכה הבלבול  ) "נפשית" , או שתפקידו הוא להביא גאולה  ך פסוקי התנ" כפשטות משמעות כל 
בין אמונת היהודים  הבדל האמיתי  ה להבין באופן מוטעה  רם לאנשים  '", ואיך זה גשנגרם אודות טענת הנוצרים של "ביאה שני

   צרים.  ת הנולאמונ

https://shmoishelmoshiach.com/download


144 
 

ג "ראוי  בדל בין המושהה  מבינים יש עוד טעות הנפוץ אצל הרבה אנשים, והוא שאינם  ג(  
 . , שנתבאר לעיל בסימן כויות משיח" ל"משיח בפועל" לה

וא  העל צדיק שמת שהוא "משיח", הרי הכוונה בזה  נו אומרים  להם, שכאשר אולכן נדמה  
דיין  פשוט שעשגאולה. ומכיון  כבר הביא ה הקודמים, ו  עשה משיח בחייוהצדיק הזה כבר נש

 משיח. שהוא צדיק שמת על  למסקנא שאי אפשר לומר לכן הם באים , לא בא הגאולה 

ר, שוב אין לומר עליו שהוא הראוי להיות משיח,  ט פנישהו  נדמה להם, אשר באם מועוד  
 כשהי' עדיין חי? צליח להביא הגאולה  שהרי באם הוא הראוי להיות משיח, למה לא ה

הפירוש שהצדיק הזה  מובן מעצמו שאין  ,  אמנם באם נבין טוב המושג של ראוי להיות משיח
ו  ו המעלות  ם נבין, אשר הצדיק הראוי להיות משיח עדיין לא ניתן לג כבר הביא הגאולה. 

עלה  והיכולת מאת ה' להביא הגאולה, אלא רק שהוא ראוי ומוכשר להיות משיח, בעת שי
ע מזה  זה גור כשהי' חי, אין  ולכן זה שלא הביא הגאולה    . הרצון מאת ה' להביא הגאולה

 שהוא הראוי להיות משיח. 

על צדיק שהוא  אומרים  ן אם אנו  בי  מלכתחילהבאמת אין שום הבדל  ש,  למעייןעפכ"ז יובן  ו
יתן  עדיין לא נלהיות משיח,  צדיק שהוא חי הראוי  כי גם  .  הראוי להיות משיח מת שהוא  חי או  
צדיק מסויים  לקב"ה הכח  תן היגאולה, וגיע זמן האשר י . וכמעלה להביא הגאולהכח מללא ה

  מת   כבר   "ה אם צדיק זה חי או שהוא להביא הגאולה, הרי פשוט שאין נפקא מינה להקב
 חיית המתים. ונצרך גם להנס של ת

יק אמרו  צד תלמידים של  ים שבאם מצינו ש ע עוד טעות, שיש החושבבטעותים הנ"ל נו]ומ
ולאחר מכן מת, הרי הוא  להיות משיח,  שהוא הראוי  מו(  צרמז על ע)או שהצדיק  רבם  על  

 שקר".  עכשיו "משיח 

שהוא משיח, הרי הכוונה בזה  מסויים  על צדיק    מרוא  כאשר ותם הם חושבים, אשר  כי בטע
כחה  הו  , הרי זו הוא שהוא כבר נשלח מאת ה' להביא הגאולה, ומכיון שלא הביא הגאולה

 .  ח מאת ה' להביא הגאולה , ומעולם לא נשלדאין ובהי' שקרשהוא 

דמיון  שום  ראה מיד שאין  , ילמשיח בםועל  ת משיחההבדל בין הראוי להיול כל מי שמבין  אב
ף נתוודע לכל שהם  בין המשיחי שקר למיניהם שאמרו שה' שלחם להושיע את ישראל ולבסו

", או  מרים עליו שהוא "ראוי להיות משיחלמי שאו  -גרוע מזה(, ם )או עוד יותר תם שקרניס
 [. 371. ופשוט המשיח בפועל לא אמרו שהם כבר נשלחו מאת ה' להיות ש"המשיח שבדור", 

 

 

 

  פשוט שאין הפירוש   של הרמב"ם בהל' מלכים פי"א ה"ד(,)שהוא חידוש מיוחד    ג של "חזקת משיח",ויש להבהיר, שגם המוש  371
לא חשבו הרמב"ם לשקרן ובדאי, אלא לצדיק    ,לא הצליח  מובן מזה שאםמו שכ  .ת ישראל' כבר שלחו לגאול אשה  שאומר  בזה

לים בספרים  גי של הרמב"ם שונה מאד ממה שר כי הגדר של "חזקת משיח"   .בית דוד השלמים והכשרים שמתומלכי  שרק  מו  כ
הוא  קת משיח  חז, הגדר של  להרמב"ם  מנםו שעשה משה רבינו(, אמי שאומר שנשלח מאת ה' )כמ הוא  משיח  שחרים לתאר  א

מ. וראה  כ"ענין זה דרוש ביאור רחב ואו.  , ועדיין לא נשלח מאת ה' להביא הגאולהאותו בחזקת משיח, עושים  עושה שהפעולות ש
ל. וניתן להשיגו באתר  - סעי' כטאין לה קשר לאמונת הנוצרים" "האמונה בביאת המשיח מן המתים  פרק בשנתבאר בקיצור   מה

https://shmoishelmoshiach.com/download 



145 
 

 

ובאמת, לא מצינו שום ספר או מפורש שיזהיר ויבהיר שאסור להעלות על דעתינו לפרש  ג.  
דברי הגמ' כפשוטם. ובאם הי' איזה צדק בדברי אלו הטוענים אשר אין לפרש דברי הגמ'  

אשר א"א   כפשוטם, מפני שלדעתם יש איזשהו "יסוד" או "מסורה המקובלת לנו מדור דור"
לומר שמשיח יהי' צדיק שיקום לתחי' מן המתים, א"כ היינו צריכים למצוא איזה איזכור לזה,  

ומזה שלא מצינו   כל הדורות.  א'עכ"פ בא' מדברי המפרשים במשך  והבהיר    אף  שכתב 
והזהיר אשר אין להבין דברי הגמ' הזו כפשוטו, הרי מזה עוד הוכחה שאין הבנה זו נכונה  

 כלל וכלל, ואין שום יסוד או מסורה כזה ביהדות. 

בכמה אגדות, מצינו אשר ריבוי מפרשים מבהירים אשר אין לפרש דברי הגמ'   ליתר ביאור:ו
כפשוטו. ולדוגמא, אלו האגדות שמשמע מהם אשר הקב"ה יש לו גוף ח"ו, הרי המפרשים  
על אתר מיד מבהירים שאין כוונת הגמ' כפשוטו, כדי להבהיר שלא ילמדו דברי הגמ' באופן  

 .372הסותר א' מעיקרי האמונה

יסוד   איזושהי  הי'  באם  כן,  תורה)ואם  ע"פ  כפי שהוא  בביאת המשיח  שא"א    (בהאמונה 
ויהי' משיח, א"כ היינו צריכים למצוא אשר המפרשים    להאמין אשר מי שמת יקום לתחי' 

יבהירו לנו שאסור לנו לקבל דברי הגמ' כפשוטן. ומזה שלא מצינו שום מפורש    גייתינו בסו
שיבהיר לנו את זה, )ואדרבה, מצינו בהרבה ספרים שהם פירשו כוונת הגמ' כפשוטו, וכנ"ל(,  

הסובר שיש איזושהי יסוד באמונת היהדות האומר    אף מפורש אחד הרי ברור הדבר שאין 
 שא"א להאמין אשר משיח יהי' צדיק שיקום לתחי' מן המתים. 

ישראל גדולי  הני  שכל  לומר  אפשר  אי  בפש  ובודאי  בדבריהם  הישהביאו  אפשרות  טות 
הזו ה"מקובלת   טעו ב"יסוד עיקרי זה" ולא "ידעו" אודות ה"מסורה"  יהי' מן המתים,   שמשיח

   בקרב כל ישראל מדור דור".

שמצינו  כל  ו  ד. המפרשים מה  לעיל  ש  בדברי  רק הובאו  הוא  ואילך,  ז  שסברו    סימן  שיש 
שלשהא מ  פשרות  המתים ביאת  מן  ב  שיח  שתלוי  או  המתים,  תחיית  של  רק    זהו הזמן 

 בארוכה. עיל ל , כמו שנתבאר יהי' משיח המשיח שבדורעוד אפשרות שויש  חת  אפשריות א

משיח  האם    "שיטות שונות "מחלוקת" או "שיש  צה לומר  ואפי' אם מישהו ר נמצא, ש   וא"כ 
י  עיקר תלוי בענין הקשור בזה    " מחלוקת "הרי זה פשוט לכל שאין    ,בוא מן המתים יכול ל

 ותחיית המתים.  בביאת המשיחי המחלוקת שמצינו כלל, אלא מחלוקת ככל שאר האמונה

גמא: פשוט שלא יעלה על הדעת לומר שמי שסובר שתחיית המתים יקרה מיד בביאת  וולד 
מראה  , לפי השיטה של היפה  גדולי ישראל סברו כן. וא"כ עה שהרבה  המשיח הוא כופר, בש

, פשוט  ימן ז( )כדלעיל ס  םם תלוי בזמן תחיית המתישהאפשרות של ביאת המשיח מן המתי
שמשיח  חושב שתחיית המתים יקרה מיד בביאת המשיח, ולכן הוא סובר  שהוא  שהאומר  

 . רא כופר יבוא מן המתים, אין הוא נק

 

ראה לדוגמא אוצר הגאונים )ושאר מפרשים( על דברי הגמ' ברכות ו, א "מנין שהקב"ה מניח תפילין ...", ושם ז, א "מנין   372
ד"ז  ...". ועל- אכתריא  וראיתי  ולפנים  לפני   קטורת  להקטיר  נכנסתי   אחת   פעם  אלישע   בן  ישמעאל  ר"א  תניא שהקב"ה מתפלל...  

 . בריבוי ספרים



146 
 

תלוי בזכויות בני  יח מן המתים ביאת משן ר' ארי' לייב ליפקין הסובר ד גאות המה גם לשיטו
בדור או משיח  יהי' המשיח שה  ונות בביאת המשיח, או שזוהבנות ש' אופנים  ישראל, ושיש ב

ח יבוא מן המתים,  שיפשוט שאין שום "כפירה" במי שסובר שמ ן המתים, הרי גם לשיטתו  מ
 ע מלכתחילה. , זהו אחד מהאפשרויות שהקב"ה קברבה, לשיטתו ואד 

שכו גם,  אלו נתבאשמה  פי  מה  כמו  בענינים  הרי  י,  סימן  לעיל  שמסת,  ר  המילה  בר  גם 
בענין  ונות  מה שיש הבנות שוע הקב"ה ב' אפשרויות.  חילה קבכתכי מלו נכון,  אינ "מחלוקת" 

, )ולדוגמא: שאותם גדולי  הבנה השני'על  "חולק" ת אח  בנההביאת המשיח, אין זה אומר ש
שרות  פאה  ולשלול עולם לא כיוונו לחלוק  המשיח שבדור, מישראל שהדגישו האפשרות של  

מן המ המשיח  ביאת  אלא שהם  של  יהי'  חילה  לכתמסברו  תים,  יותר שמשיח  שמסתבר 
ב' האפשרויות של "אי מן חייא ...  י רב שהוא הביא  וכמודגש בדבר  יו"ב(. הצדיק שבדור וכ

 . מחתאבחדא  אי מן מתיא"

להמחלוקת    שווה ממש הוא  "מחלוקת", הרי המחלוקת    ן צה לומר שיש כאנר   פילו אם  וא
,  )שנתבאר לעיל אות לז(  ייבנה ע"י משיח שרד מן השמים או  י לישי  דש הש ם בית המקאה

  על לוקת  ר מדנים ומחם טעם לעור"כופר", ואין שו  שפשיטא שמי שסובר כצד א' לא נקרא 
 . 373מסוייםמי שסובר באופן 

 

יא שלנו מבואר בשם רב  גבסו לאידך גיסא, לך יהי' מן המתים.  הדגיש: מצינו דיעות בחז"ל הסוברים שדוד המף ולויש להוסי 373
רא "בן  בכמה מקומות בחז"ל מבואר שמשיח נקוגם   ק ע"ז.ביא פסווד אחר", ולא דוד המלך, ומדרה אמר רב, שמשיח יהי' "ד יהו 

מפשטות הכתובים משמע שדוד ומשיח הם ב' אנשים שונים. ראה ירמי' לג, טו, ועוד.  מו, וכן  דוד" היינו שאינו דוד המלך בעצ 
הגהות  וראה אור יקר על הזהר פ' לך ע' קלח ואילך.    וראה גם רמב"ם הל' מלכים פי"א ה"א )שהתורה מדבר על שני משיחים(.

 בס' זכרון בספר )סינגר( על סנהדרין צג, ב.   .יעב"ץ על סנהדרין צג, ב ד"ה דוד ומשיח

משיח  אם  , הבזהיש פלוגתא  ם הדגישו ש הרבה מהשדוד המלך יהי' משיח, אבל  ביאו הדיעה  כמה גדולי הדורות, שהם הב ומצינו  
רשימה של הרבה גדולי ישראל במשך הדורות שסברו בפשיטות שמשיח יכול להיות מן  הסמנו ביהי' דוד או בן דוד. )וכמו שנ
 (.  https://shmoishelmoshiach.com/downloadהמתים, וניתן להשיגו באתר 

ברו שאפשרי שדוד  סכדמוכח מזה שבוא מן המתים )משיח יאפשרות ששנראה פשוט שאותם גדולי ישראל סברו שיש    דהיינו
, כי ענין זה תלוי  על דוד המלך בעצמו, לא רצו לומר בפשיטות שזה יהי' דודרו ם מכיון שדיב (, אמנהמלך יקום לתחי' ויהי' משיח

 .  בפלוגתא

א רק  המתים, ומה שמצינו הוול לבוא מן  משיח יכ  האם בזה  פלוגתא, לא מצינו שהזכירו שיש שמת רע דוד גבי צדיק מזאמנם ל 
 סימן י אות לט הכוונה בזה. באר לעיל, וכמו שנתתיםיים או מן המהאם משיח יהי' מן הח " פקותנסש" 

https://shmoishelmoshiach.com/download


147 
 

 הטענה שרש"י אינו סובר שמשיח יכול להיות מן המתים

 . גש להסביר האופן המוטעה בדברי רש"י ועכשיו ני. ה

  ודאי  ,עכשיו  שחיים מאותן משיח אם  .הקדוש  רבינו  כגון  הוא  חייא מן  אי"  כותב  דהנה רש"י 
  ואם   ,.(פה  דף)  מציעא  בבבא  כדאמרינן  הוה  גמור  וחסיד   תחלואים  דסובל  הקדוש  רבינו  היינו
  היה   גמור   וחסיד   אריות  בגוב  ביסורין  שנדון  חמודות  איש  דניאל  היה  , כבר   שמתו   מאותן  היה
  היינו   בחיים   דוגמתו   יש   אם   , כלומר   ,הקדוש  רבינו   כגון   ישנא אחרינא ל  . דווקא  לאו  כגון   והאי
 ". חמודות איש דניאל כגון  היינו למתים  הוא  דוגמא ואם , הקדוש רבינו

שכוונת רב הוא רק להביא דוגמא על    יש הטוענים ומהרהיטת לשון רש"י בלישנא אחרינא,  
 משיח מדניאל, ולא לומר שדניאל בעצמו יהי' משיח. 

שגם בלשון הראשון של רש"י אינן כוונת רב לומר שמשיח יכול לקום  ,  ויש הטוענים עוד יותר 
דניאל...",    היה מאותן שמתו כבר,    היהלתחי' מן המתים, שהרי לשונו של רש"י הוא "ואם  

והם רוצים לפרש שהכוונה בזה הוא שאם הי' משיח בא בדורו של דניאל אז הי' הוא משיח,  
 אבל לאחרי שמת דניאל שוב אי אפשר לומר שדניאל בעצמו יקום לתחי' ויהי' משיח. 

ומכיון שלפי הבנתם, רש"י אינו מפרש דברי רב שנתכוון לומר שמשיח יבוא מן המתים, הרי  
מזה הם מנסים להוכיח שיטתם שהאמונה בהאפשרות של משיח מן המתים אין לה מקום  

 ע"פ תורה.  

 טענה הזאת אינה צודקת כלל, ובהקדם:  . אמנם ו

כמו שנתבאר לעיל, עיקר הדיון כאן הוא האם האפשרות של ביאת משיח מן המתים יש לה  
חלקי   בשאר  שהובאו  ההוכחות  כל  וע"פ  דור.  מדור  ישראל  ומסורת  תורה  ע"פ  מקום 

, ענין זה אינו צריך לפנים, שיש ריבוי גדול של מקורות )במשך הדורות( הסוברים  374הספר 
 . שמשיח יכול לקום לתחי' מן המתים  בפשיטות

ענין זה אינו תלוי כלל איך נפרש דברי רב "אי מן חייא הוא... אי מן מתייא הוא",    באמת,ו
שהרי גם בלי דברי רב, יש עוד מקורות בחז"ל להאפשרות של ביאת המשיח מן המתים.  
וכן מצינו בריבוי ספרים במשך הדורות שהביאו אפשרות זו כדבר הפשוט בלי שום ערעור  

בעצם האפשרות שמשיח יבוא מן המתים הוא חלק  ופקפוק, שמשם מוכח אשר האמונה  
כמה  סימן א  מתורת אמת ומסורת ישראל מדור דור. וגם בדברי רב עצמו, הרי הובא לעיל  

 ראשונים ואחרונים שפירשו להדיא שכוונת רב הי' לומר שמשיח יכול לבוא מן המתים. 

ולכן, אפילו באם מישהו יטעון, שלפי שיטתו ישנם שיטות אחרים בחז"ל הסוברים שמשיח  
אינו יכול להיות מן המתים; או שלפי הבנתו )ולפי האופן שבו הוא לומד רש"י( אין כוונת רב  
לומר )באופן חיובי( שמשיח יכול לבוא מן המתים; ואפילו באם )בטעות לפי הבנתו( יטעון  

 לומר שמשיח יבוא המתים;  אפשר שאיובר  יתירה מזו שרב ס 

 

בפרק נפרד הבאנו רשימה של הרבה גדולי ישראל במשך הדורות שסברו בפשיטות שמשיח יכול להיות מן המתים, וניתן    374
 https://shmoishelmoshiach.com/downloadלהשיגו באתר  



148 
 

נמצא שלפי הבנתו ישנה    לכל היותר, שהרי  נידוננו  צם לע  כלל  ומוריד  מעלה  זה  איןהרי  
בין    פלוגתא פלוגתא  נמצא  הבנתו  שלפי  או  לא,  אם  המתים  מן  לבוא  יכול  משיח  האם 

אפילו אי נימא שישנה פלוגתא  המפרשים האם רב סבר שמשיח יכול לבוא מן המתים או לו,  
אגדה בעניני  בפלוגתות  הרי  )למעט    375בזה,  אחד,  לצד  הוכרעו  לא  שמעולם  אלו  כמו 

פלוגתות הסובבים אודות ענינים יסודיים בהשקפה ואמונת ישראל שבהם הי' הכרעה ברורה  
,  377, הרשות ניתנה לכל אחד להאמין כאיזה צד שרוצה 376ע"י גדולי ישראל במשך הדורות( 
במשך הדורות אשר גדולי ישראל סברו בפשיטות  להדיא  ובודאי שכן הוא בנדו"ד, שמצינו  
 שאפר למשיח לבוא מן המתים.  

וא"כ מובן בפשטות שהסובר שמשיח יבוא מן המתים, רשאי, והרוצה לסבור לפי השיטות  
סוברים שמשיח אינו יכול לבוא מן המתים, רשאי, וכל אחד יאחוז   ש)לפי הבנתו המוטעית(

 דרכו, ואין שום טעם לעורר מחלוקת ומדנים בשביל כך, ושלום על ישראל. 

(, הרי אפילו  378ועוד זאת, אשר בעניני אגדה כמו אלו )שאין בהם סתירה לעיקרי הדת ז.  
)בנוסף לזה   גדולי הדורות שסברו אשר פירוש ענינים אלו הם שלא כפשוטו, מ"מ  אותם 
שהרבה גדולי הדורות חלקו עליהם, וא"כ נמצא ששוב רשאי כ"א לתפוס כאיזה צד שרוצה,  
הנה בנוסף לזה מצינו כמה פעמים אשר( גם הם בעצמם לא מיחו בהמון עם שסברו שהוא  

אלו ש379כפשוטו  כנגד  ישראל שהרעישו  גדולי  אותם  ואפילו  האלו  כוונת    הבינו.  האגדות 
, מ"מ כתבו באופן ברור שמי שמאמין אותם כפשוטו אינו  יו"בוסברו שזהו שטות וכ כפשוטם 

 .  380נקרא כופר ח"ו 

 

  ספר.  ד"מ  ג" פ   סוטה  שם.  ד " מ   א" פ  שבועות  שם.  ג  משנה'  י  פרק  סנהדרין  ם" להרמב   המשניות  פירושכמבואר כלל זה ב  375
  דבר   וכל"  ד"פ  קאפח  מהדורת'(  הי  משל  יחזקאל'  שהחי  המתים  אם  בדיון)  המתים  תחיית  אגרת.  קלג  תעשה  לא  שלו  המצות

( ק" להרמ )  רבתי  אלימה".  חברתה  על  הסברות  משתי  אחת  בה  להכריע  אפשר  אי ,  מעשה   לידי  מביאה  שאינה  מחלוקת  בו  שיש
  כללי(.  ש" עיי ",  הללו  מדעות   אחד   כדעת   לתפוס   האדם  ביד  הבחירה'  "א  נהר'  ב  מעין   לאברהם  חסד '  בס  בקיצור  הובא )  א " פ

  גם   וראה ".  כפלוני   הלכה  בו  נגדור  לא ,  לבד  בדעת   אלא   במעשה  המחלוקת  חייב   שלא  מחלוקת   כל "  בסופו   הנגיד  ש" לר   התלמוד 
 .353'  ע ג" ח  מאליהו מכתב' בס זה בענין שנתבאר מה ע" וע . הכי  ה" ד  י"רש  ב, נא  סנהדרין

למעט מחלוקת הנוגעת בעיקרי הדת וכיו"ב, ששם ברור שלאחר שכבר נתקבל בקרב כל ישראל האמונה באופן מסויים,   376
 ששוב אין רשות לאף א' לחלוק ע"ז, וכמו שיתבאר בשאר חלקי הספר בעז"ה. 

מה שמצינו שיש מדרשות חלוקים האם בית המקדש יבוא מן השמים או משיח יבנה בית המקדש, וגם הראשונים פליגי  וכמו   377
להאמין שזה יבוא  ואסור  גם לפי שיטות הסוברים שמשיח יבנה בית המקדש, הרי א( אינם סוברים שאי אפשר  נתבאר שבזה. ו 

מעולם לא הי' שום הכרעה במסורת    הרי  מן השמים. ב( אפילו אי נימא שהם פליגי על עצם האפשרות שזה יבוא מן השמים,  
. וכמו שנתבאר  הסוברים שבית המקדש אינו יכול לבוא מן השמים  כאותם הדיעות דוקא  מקובל מדור דור, שההלכה היא  הישראל  

 . שם בארוכה

 שבהם אסור להאמין שהוא כפשוטו. וכיו"ב,  להוציא אגדות אלו שמהם משמע שיש להקב"ה גוף ח"ו,  378

ראה לדוגמא זח"א קלו, א )אודות סעודת לויתן ושור הבר(. ועד"ז כ' בס' מלחמות ה' לר' אברהם בן הרמב"ם, אודות סעודת    379
 לויתן ויין המשומר, שאין בזה קלקול אמונה לפי שרוצה לפרשו כפשוטו.   

ראה לדוגמא באגרת תחיית המתים להרמב"ם, שלאחר שהוא מאריך בביאור שיטתו שבימות המשיח לא יהי' שינוי מנהגו    380
ואין להקפיד בהם איך שיסברו    ,שכל הדברים הללו אינם יסודות תורה  ,כללו של דברשל עולם, הוא מסיק )מהדורת קאפח פ"ו( " 

". וראה עד"ז  ואז יתברר אם הם משל או נס  ,וצריך לקוות ולהאמין באופן כללי בדברים האלה עד אשר יתגלו במהרה  ,אותם
 במשנה תורה הלכות מלכים פי"ב ה"ב. 

וגם בענין עוה"ב, אשר הרמב"ם מאריך לבאר )הלכות תשובה פ"ח; אגרת תחיית המתים; פירוש המשניות הקדמה פ' חלק;  
ולא יזיק לך בדתך שתסבור שבני העוה"ב הם גופות  ועוד( שהוא נשמות בלי גופים, הרי כתב הרמב"ם באגרת ליוסף אבן ג'אבר " 

 



149 
 

. ועפ"ז מובן שאפילו באם נניח לרגע שהבנתם בפירוש רש"י )שרש"י אינו מפרש דבי רב  ח
באופן שהוא סובר שמשיח יכול לבוא מן המתים( צודקת, הרי לעצם הנידון שלנו )האם מותר  
ורשאי אם לחשוב ולהאמין שמשיח יהי' צדיק כזה שיקום לתחי'( אין קושיא וסתירה כלל  

 ' באופן אחר:  באם רש"י מפרש דברי הגמ

עצם העובדא ש)לפי הבנתם( רש"י מפרש דברי הגמ' באופן אחר, אין מזה שום הוכחה כלל  
כתב להדיא שא"א  רי רש"י לא שה לומר שמשיח יבוא מן המתים.  אפשר שאי שרש"י סובר 

מן המתים,  שיפרש הגמרא באופן  ל יבוא  לומ   שתמע מזה שמשיח  שמפני טעמים    רויש 
  חיובית   הוכחה בוחר רש"י לפרש דברי הגמ' באופן שונה, באופן שממנו שוב ליכא   אחרים 

מדברי   אין להביא מזה שום "סייעתא" מדברי רב שמשיח יכול לבוא מן המתים. אבל סו"ס  
 . 381לומר שמשיח יבוא מן המתים אפשר שאירש"י  

ועוד ועיקר: אפילו באי נימא )על צד הטענה( שרש"י אכן סובר שאי אפשר לומר שמשיח  
בזה כפי )הבנה זו ב(פירוש   ההלכה וה"מסורה"  יכול לבוא מן המתים, הרי מעולם לא הוקבע

שאי אפשר לנו להאמין בהאפשרות של ביאת משיח מן   רש"י. וא"כ אין כאן שום "הוכחה"
המתים, כי רשאי כל א' לילך בעקבות כל הני מפרשים שנקטו כדבר הפשוט אשר )פי' דברי  

 הגמ' הוא ש(משיח יכול לבוא מן המתים. 

שמותר    דיין מובן ופשוט  עאם רש"י הי' מפרש הגמרא באופן שונה,  אפילו  ולכן אליבא דאמת,  
להאמין בהאפשרות שמשיח יבוא מן המתים, ואשר אפשרות זו יסודתה בהררי קודש, דברי  

 חז"ל והראשונים והאחרונים שמפיהם אנו חיים.  

 נוכיח להלן שכל הבנתם בדברי רש"י אינו נכון כלל.   , אלא ליתר שאת וליתר עזט.  

 

 

  , ר בהם שהם אוכלים ושותים ומולידים בשמים העליונים או בגן עדן כמו שנאמר י לו תסבי ואפ  , ם לך מציאותם היטביעד שתתק 
לו והם יותר  סכ שיש דברים רבים הושיש דברים רבים הסכלו והם יותר מבארים מזה ולא הזיקה סכלותם    , דתךבזיק לך זה  ילא  

, אבל יהי' בו הכחשת דברי המעתיקים לפירוש האמתי שאמרו אין בו לא אכילה  ולא הזיקה סיכלותם בעיקרי הדת  , מבוארים מזה
 , ונדפס בכ"מ(. 16ולא שתי'". )אגרות הרמב"ם, ליפסי', ע' 

אגדות כאן, שמשמע מדבריו שמפרש דברי רב לומר שמשיח יהי' לו המעלות של    ומזה מובן גם לגבי דברי מהר"ל בחדושי  381
)רבינו הקדוש ו(דניאל )ע"ש(, הרי לא מצינו מדבריו שום הוכחה שהוא סובר שאי אפשר לומר שמשיח יהי' מן המתים. ובכלל,  

על ענינים עמוקים ומופשטים    ידוע דרכו של המהר"ל בפירוש אגדות שהוא מפרשם בדרך כלל בדרך משלו, כדברים הרומזים
ושלא כפשוטו. וא"כ מובן אשר אפי' אי נימא שהמהר"ל סובר שא"א לפרש דברי הגמ' כפשוטם, הר"ז רק מפני שיטתו הכללי  
שדברי אגדה רומזים על ענינים מופשטים. וממילא מובן שאין שום ראי' שהוא סובר שא"א לומר שמשיח יהי' מן המתים. ובכל  

היינו אומרים )על צד הטענה( שהמהר"ל סובר שא"א לומר שמשיח יהי' מן המתים, הר"ז ככל פלוגתא באגדה  אופן, אפי' אם  
 בענינים כמו אלו שמעולם לא הוכרעו, ורשאי כל א' לסבור כאיזה צד שרוצה.  

ולהוסיף: המעיין בביאורו של המהר"ל, יראה שלפי דבריו אינו מוסבר כלל מה שאומר רב )ורב נחמן( "אי מן חייא" "אי מן מתייא".  
 וא"כ, מזה סייעתא גדולה לכאורה, לאלו המפרשים דברי הגמרא כפשוטו. ודוק. 



150 
 

 לשון הראשון של רש"י  בנת ה בהאופן המוטעה
 . וז"ל: 382. ונתחיל עם הלשון הראשון של רש"י י

אם משיח מאותן שחיים עכשיו ודאי היינו רבינו הקדוש   הקדוש.  רבינו כגון  הוא   חייא   מן  "אי 
מאותן שמתו כבר, היה    ואם הי'  ; בבא מציעאבדסובל תחלואים וחסיד גמור הוה כדאמרינן  

 .  "לאו דוקא  ה; והאי כגון ידניאל איש חמודות שנדון ביסורין בגוב אריות וחסיד גמור ה

הכוונה בזה  ש",  מאותן שמתו כבר, הי' דניאל  הי' בלשון רש"י "ואם    רצו לפרש ש   והנה יש
)דהיינו שהוא הי'  ראוי להיות המשיח  ההי'    הואאם הי' משיח בא בזמנו של דניאל, אז  הוא ש
, אבל אחרי פטירתו ודאי שאין לומר עליו שהוא  (בחיים כשהי' עדיין    בעבר להיות משיח  ראוי  

 .  שמשיח יהי' מן המתים)לטענתם( המשיח, כי א"א 

 לפרש כן ברש"י מכמה טעמים:  אמנם צע"ג 

דניאל" )ולא כמו גרסת    היינו   , מאותן שמתו כבר  הוא "אם    383הוא גרסת העין יעקב ברש"י  (  1
, שהכוונה בזה ברורה, שאם משיח  דניאל"( הי' מאותן שמתו כבר   הי'גמ' שלנו "אם רש"י ב

אי  הש"ס כאן "  וזה מתאים ללשון  – הוא מאותן שמתו כבר, הרי שדניאל בעצמו יהי' משיח.  
אודות רבינו הקדוש ודניאל,   , שכותב אותו הלשון "הוא" " הוא אי מן מתייא  מן חייא הוא ...  

 ולא כתב "אי מן מתייא הוה" וכיו"ב. 

הנפוץ "ואם הי' מאותן שמתו כבר, הי' דניאל...", פשוט וברור )לכל    ( אפילו לפי הגירסא2
מי שרוצה להודות על האמת, ולא להעמיס ולנטות פירש"י באופן שיתאים לפי רצונו(, שאין  
הכוונה ב"אם הי' מאותן שמתו כבר" לומר "אם הי' משיח בא בעבר, בזמנו של דניאל שמת  

 

שרי  בכ"ז בס'  ראה  )   או לתלמידו )הריב"ן וכיו"ב(.  האם פי' רש"י על פרק חלק הוא אכן לרש"י עצמו,   דיון הערה כללית: ידוע ה  382

 . (ח"ד ע' צח. ועוד)סופר( , לקט פרושי אגדה על סנהדרין צ בתחילתו, ושם נסמן. מנוחת שלום רפחהאלף )לר"מ כשר( ח"א ע' 

ואילך(, היד רמ"ה )שהי' קרוב לדורו של רש"י( ועוד, מייחסים   68אמנם )כמו שכתב במבוא לסנהדרי גדולה סנהדרין כרך א' ע' 
הפירוש לרש"י. ואפילו אם אינו לרש"י עצמו )או עכ"פ שישנם הוספות מאוחרות שניתוספו בתוך הפירוש שאינם מרש"י(, מובן  

וכו' מרבים להביא פירוש זה ולדון  ופשוט שהוא לאחד מן הראשונים שהי'   בר סמכא, וכמו שרואים שהיד רמ"ה והמהרש"א 
מ"מ מסתבר דאותם כללים השייכים לפירוש רש"י, שייכים במידה מסויימת    אפי' אי נימא שאינו לרש"י,בדבריו. ולכאו' נראה, ד

גם לפירוש זה שנכתב בסגנון הדומה )באופן כללי( לסגנון רש"י, ולכן להלן כשנידון בפירוש רש"י זה, נדון בדבריו מיוסד על כללי  
 פירוש רש"י שנתבארו בספרים. 

ואם יטעון הטוען שמכיון שפירוש זה אינו לרש"י, א"כ אינו מדוייק כ"כ כפי' רש"י עצמו, ולכן אין להוכיח כלום מדיוקי הלשונות  
וא"כ מובן   כנ"ל, מובן שפירוש זה הוא לאחד מן הראשונים שהוא בר סמכא   שברש"י, הנה המענה לזה הוא שלכל לראש, 

זאת, א"כ לאידך גיסא, אין כל מקום להוכיח שפירוש זה סובר )עכ"פ בלישנא אחרינא(    שדבריו מדוייקים. ועוד זאת, דע"פ טענה
 שא"א שמשיח יבוא מן המתים. כי א"א לבנות יסוד על פירוש מסויים וביחד עם זה לסרב לדקדק היטב בכוונת דבריו. ופשוט.  

 . 816וכן הוא בהגה"ה על הגליון בכת"י אוסף גינזבורג, מוסקבא, מספר  383

והנה בכ"מ מבואר אשר נוסחת העין יעקב שבגמרא, נחשב למדוייק יותר לגבי נוסח הנדפס בגמרא. ראה הקדמת המדפיסים  
 .  יט-יח'  עמ, ט"תשנ ק"אה , במישור הוצאת", יעקב  עין  האגדה   אוצרות" ל  והקדמה במבואלעין יעקב דפוס ווילנא תרמ"ד. 

  83ראה בס' היכל רש"י ח"א ע'    –ובכ"מ דנו אודות גירסת פירוש רש"י שבעין יעקב לגבי פירש"י שבגמ', איזה מדוייק יותר  
 ואילך, ובהנסמן שם.     199ואילך. ס' פירוש רש"י למסכת מועד קטן בירורים בזיהויו, ע' 



151 
 

כבר", )או "אם הי' ראוי להיות משיח בעבר"(, כי אין זה במשמע הלשון "הי' מאותן שמתו  
 .  384כלל וכלל  כבר" 

: בתחילה כותב רש"י אודות  מעצמו   ומובן  פשוטובאמת, כוונת רש"י )לפי גירסא הנפוץ(  
  ודאי  עכשיו   שחיים   מאותן  משיח   , "אם ונוכח  הוה רבינו הקדוש שהי' חי באותו זמן בלשון  

כאשר    רבינו  היינו ובהמשך,  דניאל, הריהקדוש".  אודות  הוא    רש"י מדבר  מכיון שדניאל 
"הי'", שכוונתו בפשטות  כתב  משנה רש"י ומשתמש בלשון עבר, ו לכן  ",  כבר"מאותן שמתו  

מאותן שמתו כבר, הי'    [– דהיינו  כבר בעולם,    – ]וזהו שכתב "ואם הי'    . הוא שהי' כבר בעולם 
. ואין שום טעם להכניס פירושים מוזרים ומחודשים  דניאל איש חמודות"   [ –כבר בעולם    –]

 בתוך המילה "הי'".  

לפי הבנה זו, נמצא שאין כוונת רב לומר שיתכן שדניאל בעצמו יהי' משיח, אלא כוונת  (  3
וא"כ צע"ג   דניאל.  זה  דניאל הי'  נפק"מ  רב הוא רק שאם הי' משיח בא בזמנו של  למאי 

 הרי מאי דהוה הוה, ומה זה נוגע לנו עכשיו?  שדניאל הי' יכול להיות משיח בזמנו? 

נמצא   א"כ  בזמנו  משיח  להיות  ראוי  הי'  שדניאל  שמכיון  לומר  הוא  רב  שכוונת  נימא  ואי 
א( לפי הלישנא קמא של   שעכשיו עכ"פ הוא דוגמא למשיח, הנה גם הבנה זו צע"ג, שהרי:

אפשר  רש"י, אין כוונת רב להביא דוגמאות על משיח. ורק לפי הלישנא אחרינא של רש"י  
ש משיח כיוון  רב  לומר  על  דוגמאות  ב(385להביא  יוצא,  .  זה  רב   לפי  דברי  לחלק  שצריך 

לשתים, שאצל רבינו הקדוש הוא סובר שהוא בעצמו יכול להיות משיח, ואילו דניאל הוא רק  
דוגמא למשיח. ואין זה במשמעות המשך לשון רב כלל, שמשמע בפשטות שהוא מדבר על  

 .  386דניאל באותו סגנון וכוונה שבו הוא מדבר אודות רבינו הקדוש

ומכל זה ברור לכל, שבהלשון הראשון של רש"י, ההבנה הנכונה הוא שרש"י פירש כוונת  
 . 387רב בפשטות, שאם משיח יבוא מן המתים יהי' זה דניאל בעצמו עי"ז שיקום לתחי' 

 

ההבנה המוטעית הזאת בהבנת דברי רש"י "אם הי' מאותן שמתו כבר", שהכוונה הוא "אם הי' משיח בא  לפי  ולהוסיף:   384
שהכוונה הוא "אם משיח יבוא  "אם משיח מאותן שחיין עכשיו",    התחלת דברי רש"ימוכרחים לפרש  בעבר, בזמנו של דניאל",  

המוטעית כוונת רב הוא לומר "אם משיח יבוא עכשיו, יהי' זה רב.  זו    הלפי הבנדהיינו שעכשיו, ויהי' אחד מאלו שחיים עכשיו".  
 ואם הי' בא בעבר, הי' זה דניאל". 

   ם עכשיו". ע"ש. י באמרו "אם משיח מאותן שחייוונת רש"כאות יח, שכין זה פשטות משמעות   בר נתבאר לעיל סימן ו אבל כ

אין שום צורך להביא דוגמא מדניאל, שהרי רב הזכיר כבר רבינו הקדוש שהי' לו אותן המעלות שהי' לדניאל,  ועוד זאת: לכאו'    385
 הדוגמא מדניאל?. צריך להביא כמובא ברש"י כאן, וא"כ למאי נפק"מ 

"(, משמע להדיא שיש כאן שתי אפשרויות  ואם ...   אםמן מתייא" )ועד"ז ל' רש"י " אימן חייא  ...   אי דברי רב " ליתר ביאור:  386
)ובסגנון אחר: "אם" הראשון נופל על ה"אם" השני, וה"אם"  שונות שוות, וכל אפשרות הוא באותו תוקף כמו האפשרות השני'.  

אבל לפי פירוש הנ"ל בדברי רש"י, נמצא שאין כאן שתי אפשרויות )שוות(, אלא רק אפשרות  השני נופל על ה"אם" הראשון(.  
ואין שתי האפשרויות מתקשרים    אחת )דהיינו שמשיח יהי' מן החיים(, כי האפשרות השני' הי' שייך רק בעבר וכבר פג זמנה,

 היטב זה עם זה. 

יש טוענים טענה נוספת ומוזרה, אשר כוונת רש"י בסיום הלשון הראשון "והאי כגון לאו דוקא", הוא לומר אשר אין כוונת רב   387
דהיינו זה שאמר רב "כגון   א הוא רק דוגמא בלבד. והם מפרשים דברי רש"י, ש"האי כגון" ללומר שדניאל בעצמו יהי' משיח, א

 דניאל" הוא "לאו דוקא", כי מעולם לא כוון רב לומר שדניאל בעצמו יכול להיות משיח. 

  עילנתבאר הכוונה הנכונה בזה לוכמו ש  אמנם טענה זו תמוהה ביותר, שהרי: א( לא הבינו כלל כוונת רש"י בהמילים האלו,  
שדניאל הוא רק דוגמא בלבד, )לא מפני שיש איזה   אפי' לפי הבנתם בדברי רש"י האלו, הרי יש לפרש כוונת רש"י . ב(ד סימן  

 



152 
 

 

מניעה לומר שדניאל בעצמו יהי' משיח, אלא להיפך( כי ישנם עוד ריבוי צדיקים בהדורות שעברו שמתו כבר שהם ראוייים להיות  
משיח )עי"ז שיקומו לתחי'(, ולכן דניאל הוא רק דוגמא בלבד, כי "לאו דוקא" שזה יהי' דניאל בעצמו אלא יכול להיות עוד צדיק  

 דוגמתו שכבר מת ויקום לתחי'.   



153 
 

 א  ישנא אחריננת הלטעה בהבהאופן המו

. ולאחרי שביארנו שללשון הראשון של רש"י פשוט שמשיח יכול להיות מן המתים, נעיין  יא
לישנא אחרינא: כגון רבינו הקדוש, כלומר: אם יש דוגמתו  עכשיו בהלשון השני של רש"י וז"ל "

 ". רבינו הקדוש; ואם דוגמא הוא למתים, היינו כגון דניאל איש חמודות   388בחיים היינו 

והנה מזה שבהלשון השני של רש"י כותב רש"י שכוונת רב הי' רק להביא דוגמא על משיח,  
 ישנם הטוענים ששוב אי אפשר להוכיח מדברי רבי שאפשר שמשיח יהי' מן המתים. 

גופא פליגי לשון הראשון והשני של רש"י,   וטענו אשר בזה  יש כאלו שהרחיקו לכת  ועוד 
דהלשון הראשון סובר אשר משיח יכול להיות מן המתים, והלשון השני סובר שאי אפשר  
לומר שמשיח יכול להיות מן המתים, ולכן מפרש שכוונת רב הי' רק להביא דוגמא בלבד על  

שלא רק שללישנא בתרא אין ראי' )חיובית( מסוגייתינו על זה    משיח. )דהיינו שהם טוענים, 
שמשיח יכול להיות מן המתים, אלא עוד זאת, שלישנא בתרא חולק על עצם ההנחה שמשיח  

, ומדברי הלישנא אחרינא יש להביא ראי' נגד האפשריות של ביאת  יכול להיות מן המתים 
   המשיח מן המתים(. 

 אינו נכון כלל, ומכמה אנפי:   טענה זו  ,אמנם כמו שנתבאר לעיל

מן   המשיח  ביאת  האפשריות של  אודות  ההוכחה  עיקר  אשר  בארוכה  לעיל  נתבאר  כבר 
המתים, אינו תלוי כלל בדברי רב, כי זה נלמד ממקומות אחרים בחז"ל. וא"כ אפי' אי נימא  

שאפשר שמשיח יבוא   ש)לפי רש"י( א"א להוכיח מדברי רב )באופן חיובי( )על צד הטענה(
 מן המתים, הרי אין זה מעלה ומוריד כלל לגבי עצם הענין. 

ועוד זאת, שגם בדברי רש"י גופא, הרי לפי הלשון הראשון מוכח להדיא שהוא מפרש כוונת  
רב לומר שאפשר שדניאל בעצמו יהי' משיח, והלשון השני אינו חולק על עצם האפשריות  

מכמו    של משיח מן המתים, אלא שמפני טעמים אחרים הוא מפרש דברי רב באופן אחר
הראשון וכמו שהלשון  ואילך תבאר  נ,  יט  סימן  לעיל  שם,  .  בארוכה  בארוכה  נתבאר  וגם 

, פשוט  א איך שלפי כל האופנים בהבנת הלישנא אחרינובדברי רש"י,  הנכונה  ההבנה  
 . ינא סובר רש"י שמשיח יכול להיות מן המתים ישנא האחרגם בלש

רק להביא דוגמא מדניאל, א"כ  שלפי הלישנא אחרינא, כוונת רב הי'  אמנם אפי' אי נימא  יב.  
שכוונת רב הי' לומר שדניאל    חיובית שלפי הלישנא אחרינא אין הוכחה  א  לכל היותר נמצ

יש הוכחה שאפשר למשיח לבוא    צמוע ני  מהלשון הראשון בפ  לאבבעצמו יכול להיות משיח,  
 .  389מן המתים 

 

 , מוסיף "היינו כגון". 816בהגה"ה על הגליון בכת"י אוסף גינזבורג, מוסקבא, מספר  388

להעיר מדברי הרשב"א )חדושי אגדות על בבא בתרא כד, ב( בדברו אודות האמונה בתחיית המתים "גם אשר אמרו במתי    389
יחזקאל, גם הכתוב מעיד שהוא כן שאמרו )יחזקאל לז, ז( ותקרבו עצמות עצם אל עצמו, ואל תטעון עלינו מן האומרים )סנהדרין  

)=כ"ה בנוסח    ברי האומר "היה" יש לנו ראיה, ולא נחלק החולק מן הצד הזהצב, ב( לא היה ולא נברא אלא משל היה, כי מד
חדושי הרשב"א על אגדות הש"ס שנדפס מכת"י. ובהכותב על עין יעקב בבא בתרא שם, נדפס "מן הצדיקים", וכנראה הוא טעות  

, והדבר מפורסם בעמנו ומקובל מן האבות ומוכרע מן הדעת". דהיינו, שיש מחלוקת האם הנבואה אודות תחיית המתים  דמוכח(
ע"י יחזקאל קרה בפועל או שהוא רק משל. והרשב"א מבאר אשר אין להכחיש היעוד של תחיית המתים מדברי האומר שמשל  

 



154 
 

  . יסודי האמונהופשוט שרש"י לא הי' מביא כפירוש אפשרי דבר הסותר לובן  מ וליתר ביאור:
מביא   להומכיון שרש"י  ניתן  זה  מוכח בפשטות שדבר  מנוגד  הלשון הראשון,  ואינו  יאמר 

 להתורה. 

שון וסובר שיש  הלשון הראחולק על  ישנא אחרינא  שהל)על צד הטענה(  ואפילו אם נימא  
בין הלשון    תקומחלהשך צריך לומר  על כרח   שמשיח יבוא מן המתים, הרי איזה בעי' לומר  

ישנא  הלנובע מענין צדדי )כמו זמן תחיית המתים וכיו"ב(, ולא ש  הראשון להלישנא אחרינר
,  זה מנוגד לעיקרי האמונהשבאם  א' מעיקרי האמונה, כי פשוט  ל  הוא מנוגד אחרינא סובר ש

 פירוש הראשון. לא הי' רש"י מביאו אפי' כ

ביאור א' שהוא היפך מיסודי האמונה, ואח"כ  ביא  , אשר רש"י ילומרומובן שזה מאוד מוזר  
ן למה הביא פירוש  , דאם כסודי האמונהא' מיגד ל שני החולק עליו מפני שהוא מנאור  יביא בי

 שון מלכתחילה? הרא

על הלשון הראשון לגבי    חולק)על צד הטענה( שהלישנא אחרינא    אפי' אי נניח  את:  ז   עוד . ויג
לומר שמשיח יבוא מן המתים, ושבזה גופא פליגי ב' הלשונות    אפשר   שאיענין זה, וסובר  

שברש"י, הרי א"כ )כמו שנתבאר לעיל( שוב הדרן לכללא שבמקום שיש פלוגתא באגדה  
למעשה נוגע  שאינו  ולשון  390)בדבר  צד  כאיזה  ולהאמין  לתפוס  א'  לכל  ניתנה  הרשות   )

שרוצה. וא"כ מכיון שרש"י לא הכריע בין ב' הלשונות, הרי נמצא שגם בשיטת רש"י עצמו  
 יוצא שיש כאן פלוגתא בין ב' לשונות, וא"כ שוב רשאי לכל א' לנקוט כאיזה צד שרוצה.  

כהלישנא אחרינא )הסובר לפי שיטתם(    מכריע ואפי' אי נימא )על צד הטענה( שרש"י  יד.  
שא"א לומר שמשיח יבוא מן המתים, הרי מ"מ רשאי כל א' ללכת בעקבות כל הני גדולי  

 הדורות שחלקו על רש"י בזה, וכנ"ל.   

 ועוד זאת, שהבנה הזו ברש"י אין לו שום יסוד: 

,  391יכול להיות מן המתים אינו  ישנא אחרינא סובר שמשיח  אין שום סברא כלל לומר שהל א( 
מן המתים  משיח  ביאת  לישנא אחרינא סובר שהאפשרות של  לומר שה  ברא ס  ם שוובודאי אין  

 

הי', כי גם המ"ד "משל הי'" פשוט שאינו חולק ח"ו על עצם האפשריות והיעוד של תחיית המתים, אלא שהוא סובר מטעמים  
 אחרים שאין לפרש נבואה זו כפשוטה.  

שהלישנא אחרינא אינו מפרש דברי רב שהוא סובר שאפשר למשיח לבוא מן המתים,    ם נאמר  א  אפי'שבעניננו,    בדומה לזה הואו
מפני שאר דיחוקים שיש בהלשון הראשון וכמו  האפשרות משיח מן המתים, אלא  עצם  הרי הטעם לזה אינו מפני שהוא חולק על  

, וא"כ נמצא שהראי' מהלשון הראשון של רש"י, שאפשר להאמין בעצם האפשרות של ביאת המשיח מן המתים,  נתבאר לעיל ש
 בתקפו עומד. 

שכוונת רב הי' רק להביא דוגמא  א סובר  לשינא אחרינוהואפי' אי נימא )על צד הטענה( שהעיקר הוא כהלישנא אחרינא של רש"י,  
שאפשר לומר שמשיח יבוא מן  שהובא בהלישנא קמא  הרי סו"ס מכיון שהלישנא אחרינא אינו חולק על עצם הענין  על משיח,  

, הרי  הוא העיקר נגד הלשון הראשון הוא רק מפני שזה מתאים יותר בפשט הגמ' וכיו"ב)נימא על צד הטענה ש(המתים, וזה ש
הסובר שאפשר שמשיח יבוא מן  שנא קמא  ישמזה גופא שרש"י מביא הל   נמצא שאין זה גורע כלום מההוכחה שנתבאר בפנים,

 מוכח שרש"י סבר בפשיטות שזהו ענין אפשרי ע"פ תורה.המתים, 

ואפי' אם הי' נוגע למעשה, הרי גם בהלכה מצינו הרבה חילוקי דיעות )כמו בין אשכנז לספרד וכו'(, וכל עדה וקהילה הולך    390
 לפי הכרעת רבותיו, ואלו ואלו דברי אלקים חיים. 

באם נימא שעיקר החילוק בין הלשון הראשון והלשון השני הוא האם משיח יכול לבוא מן המתים, א"כ לא הוה לי'   ולהוסיף:  391
לפרש גם דברי רב אודות רבינו הקדוש שהוא )רק( דוגמא על משיח, אלא הו"ל רק לפרש חלק השני של רב    להלישנא אחרינא

 



155 
 

שיש  ובמפרשים  בשעה שמעולם לא מצינו בשום מקום בחז"ל  הוא מנגד לעיקרי האמונה,  
א' מהמפרשים  אין שום  . וגם  בוא מן המתים ימשיח  סור להאמין שאיזה דיעה הסובר שא 

הזאת נובע רק    תטעיהמווההבנה  )ביא לישנא אחרינא.  מהאומר שזהו הטעם למה רש"י  
שהאמונה באפשרות משיח מן מהתים אין לה    אצל כמה אנשים,    שנשתרש    טעות   מאותו

 מקום ע"פ תורה(. 

 . 392שהעיקר הוא כהלישנא אחרינא  כלל הוכחה  שום   אין ב( עוד זאת, ש

 

אודות דניאל באופן אחר מהלשון הראשון, שדניאל רק דוגמא על משיח. או באופן אחר, הי"ל לרש"י להביא רק לשון א', ולפרש  
מן מתיא". ומזה    יא חייא ...  אי מן  שרב עצמו הי' מסופק אם יתכן שמשיח יכול לבוא מן המתים, וזה גופא הוא פירוש דבריו " 

שהלישנא אחרינא משנה גם הכוונה בדברי רב אודות רבינו הקדוש, משמע, שלפי הלישנא אחרינא יש דיחוקים אחרים בהלשון  
הראשון )בלי קשר להשאלה האם משיח יכו לבוא מן המתים(, שמכריחים אותו לפרש כללות כוונת רב באופן אחר מהלשון  

 . נתבאר לעיל סימן יט ואילךהראשון, וכמו ש

ואילך, שמביא כ"מ שבהם רש"י מביא ב' לשונות, שמצינו פעמים שמכריע כלשון    799ח"ג ע'   ראה בס' "רש"י חייו ופירושיו"   392

ראשון והפעמים מכריע כלשון אחרון. אמנם יש הרבה פעמים )כמו כאן( שרש"י לא הכריע ביניהם. וי"ל דבאותם מקומות שרש"י  
שר לומר שפי' א' הוא עיקרי לגבי השני. ואפי' אי נימא  אינו מכריע, נמצא שלרש"י אין א' מהם עיקר לגבי חבירו. ולכן צ"ע אם אפ

שיש איזה הכרעה איזה מהם העיקר, הלא אין לנו כלל קבוע אם הלשון הראשון הוא העיקר או הלשון האחרון , שהרי כנ"ל רש"י  
 עצמו לפעמים מכריע כלשון ראשון ולפעמים כלשון אחרון ואין שום כלל קבוע בזה.  

ובדברי שאר הפוסקים מצינו מחלוקת גדולה בנידון הדומה לזה, כאשר יש ב' תירוצים בדברי התוספות, איזה מהם הוא העיקר.  
מערכת תי"ו אות יא. שדי חמד, כללי הפוסקים, סימן ט, אות ב ואילך. ובכ"מ(. וא"כ שוב   )ראה כל החיים )לר' חיים פאלאגי(

 נמצא שהדבר תלוי במחלוקת ואין לנו הכרע. 

]ולהעיר דלכאורה, הנידון אודות ב' לשונות בפירוש רש"י, אינו דומה וי  להשקו"ט בכללי הש"ס והפוסקים )ראה יד מלאכי כללי  
הש"ס כללי הל', אות שפ"ה, לישנא בתרא. בית אהרן )מגיד( ח"ה ע' קעז ואילך. ועוד( כאשר יש ב' לשונות בגמרא והפוסקים  

)ושיטת רש"י עצמו בזה הוא )חולין נ, א ד"ה כי פליגי( שבשל תורה הלך אחר המחמיר    האם אזלינן בתר לישנא בתרא או לא,
כי סגנון של פסקי הלכה לחוד וסגנון של פירוש לחוד:    -ובדברי סופרים הלך אחר לשון אחרון, וראה בס' בית אהרן שם בארוכה(,  

שסדר הצעת הדברים הוא באופן שרוצים להדגיש  כאשר אנו אומרים דברים בכדי להסיק מהם מסקנות להלכה, יש סברא לומר  
, )ועד"ז יש סברא להיפך לומר שרוצים להדגיש זה מיד בתחילה,  סוףשייך לה  מסקנאהמסקנא להלכה דוקא לבסוף, שהרי ה

וכן יש לומר עוד סברות(. אבל הצעת דברים בתור פירוש, שהכוונה הוא להגיד פירוש הענין ולא להסיק מסקנות, אז יש מקום  
פשט הגמרא מביאים  לומר  )שלכו"ע, היינו גם לפי השיטה שבהלכה אזלינן בתר לישנא בתרא( שהפירוש שהוא הקרוב יותר ל

ואילך )לגבי פירוש רש"י    110תחילה, כי הוא העיקרי. )ולהעיר מכ"ז במה שמבואר בס' כללי רש"י )הרב טובי' בלוי, תשע"ח( ע'  
על התורה )ולא על גמרא((. ובכל אופן, כנ"ל, אנו רואים מדברי רש"י עצמו שא"א להוכיח מסדר הלשונות איזה מהם הוא עיקר  

 לגבי השני[.   

וא"כ נמצא שמצד כללי רש"י אין לנו ידיעה והכרע איזה לשון הוא העיקר. וכל מה שנשאר לנו הוא רק לעיין על סמך הסברא  
לחוד, לראות איזה לשון מחוור יותר מחבירו, דהיינו שאותו לשון שיש בו פחות קושיות ודחוקים מחבירו הוא נחשב לעיקר. )וכן  

"ש, בבא קמא ח, א, רש"י ד"ה אידי ואידי, על מ"ש רש"י "ותפוס לשון ראשון", "וכיון  מבואר בשיטה על מס' בבא קמא להמריק
יותר מחבירו הוא   לשון ראשון". דהיינו שהלשון שמרווח  דוחקים, תפוס  וללשון אחרון יש שני  יש דוחק אחד,  דללשון ראשון 

 העיקר(. 

ידוע, שכאשר רש"י מביא כמה פירושים, הטעם הוא מפני שיש דוחק בכל א' מהפירושים, ולכן בכל פירוש יש מעלה   וליתר ביאור:
"כשאומר רש"י אי נמי כדרך אי בעית    (כללי רש"י )שנדפס ב"מבוא התלמוד" בסוף מסכת ברכותוחסרון לגבי חבירו. כמבואר ב

אימא, והוא כשיש חולשא ודוחק בתירוץ ההוא חוזר לתרץ בענין אחר, ועיין הדוחק שיש בתירוץ הראשון. ואם תקשי למה ליה  
לרש"י לטרוח עצמו לשתוק מתירוץ קמא, ויאמר הב'. יש לומר כי ודאי לא בא השני אלא מצד שאינו מספיק הראשון, א"כ בהכרח  

  ו צריכין אל הב' ומינה ומינה תסתיים שמעתא. ועוד שאפשר דא"נ השני הוא על צד היותר טוב, שטובים השנים מן האחד".אנ
ועד"ז הוא גם כאשר מביא רש"י לישנא אחרינא )כמו שנמצא מבואר בשיטה על מסכת בבא קמא למהריק"ש, בבא קמא ט, ב,  

 רש"י ד"ה הכשרתי. וע"ע בס' מעלפת ספירים )סבג( ח"ב ע' תיט ואילך(. 

וא"כ, כל מה שיתכן לומר הוא שנשווה ונראה איזה מהלשונות הוא מחוור יותר מחבירו, ועפ"ז לומר שאותו הלשון הוא עיקרי  
, ישנם דחוקים בכל א' מהב' לשונות, שלכן הוצרך רש"י להביא ב' לשונות.  נתבאר לעיל  יותר לגבי חבירו. וברש"י דידן, כמו ש

 , קשה להכריע מצד הסברא איזה לשון עדיף, שהרי יש כמה דיחוקים על כל א' מהלשונות. נתבאר לעיל וכמו ש



156 
 

ורק מפני שלפי   ג( ואפי' אי נימא שההכרעה והעיקר היא כהלישנא אחרינא, הרי זה אך 
הלישנא אחרינא יש קושיות אחרות על הלישנא קמא שמתורצים על ידו, )כמו השאלה איך  

מו שנתבאר  אפשר שרבינו הקדוש בעצמו יהי' משיח באם אינו מהזכרים של דוד המלך, וכ
ואי יט  סימן  ולא משום שלפי הלישנא אחרינא  לךלעיל  מן  (,  יהי'  לומר שמשיח  אי אפשר 

 .  393המתים

  אפשר   איש  נראה )ומה גם, שכמו שיתבאר בשאר חלקי הספר, ע"פ כללי ההלכה וההכרעה  
משיח יבוא מן החיים או מן המתים, כי אין בזה נפקא מינא להלכה  בפועל  שיהי' הכרעה האם  

)ובפרט בנדו"ד שמלכתחילה קבע הקב"ה כמה  לבד,  וזה תלוי בהקב"ה בוהשקפה כלל,  
אופנים אפשריים איך יהי' הגאולה העתידה, שזה תלוי בזכויות בני ישראל ועוד פרטים(,  
שבענינים כמו אלו אין שייך מלכתחילה שיהי' איזה הכרעה הלכתית בזה, וכמו שיתבאר שם  

 בעז"ה(. 

 וסיף עוד: ויש להטו. 

שבהלשון הראשון הסובר  ישנא אחרינא הוא לחלוק על ההבנה  עיקר כוונת הלבאם נימא ש
 המתים, הו"ל לפרש זאת בהדיא. בוא מן שמשיח יכול ל

"א למשיח להיות מן  ובלשונו של הלישנא אחרינא אין שום משמעות שהוא בא לומר שא 
 המתים. 

, הרי זה  צוייר, שרב הי' אומר "אם משיח הוא מארץ ישראל עם דוגמא: לו יולהמחיש את זה  
רבינו הקדוש לארץ  .זה  דניאל"   , ואם הוא מחוץ  זה  הי.  הרי  זה  מועל  יש  ינו  "אם  פרשים 

 ץ, הרי זה דניאל". רץ לא . ואם יש דוגמתו בחו, הרי זה רבינו הקדושלדוגמתו בארץ ישרא

ץ ישראל  לבוא מארסובר שאי אפשר למשיח  לומר שהפירוש הזה  האם הי' עולה על הדעת,  
 . זה במשמע הלשון הזה כלל , שאין  ץ לארץ? הרי כל א' יביןאו מחו 

, ואם  אם יש דוגמתו בחיים היינו רבינו הקדושא "ישנא אחרינלועד"ז הוא בעניננו: בלשון ה
נו יכול  משמעות שמשיח אידוגמא הוא למתים היינו כגון דניאל", הלא מעצם הלשון אין שום  

 בוא מן המתים. ל

בוא מן המתים, א"כ על  מא שבלשון הזה יש משמעות שמשיח אינו יכול לבאם ני זאת:  ועוד 
כ אין לנו משיח  א"כול לבוא גם מן החיים, ולשון זה, משיח אינו י פי  טרך לומר שלצמשקל זה נ

 ר"ל....   כלל, לא מן החיים ולא מן המתים

 

שלפי הלשון הראשון צ"ע איך אפשר לומר שרבינו   הקשהבס' דברי תורה ואילך,   כאר לעיל סימן  נתבכמו שביאור הדברים:  393
משא"כ לפי הלישנא אחרינא שרבינו הקדוש הוא  מהזכרים של בית דוד.  , שהרי הוא לא הי'  ות משיחי הקדוש בעצמו הי' יכול לה

  ל עי ולרק דוגמא למשיח, מובן שפיר שכוונת רב לא הי' לומר שרבינו הקדוש בעצמו יהי' משיח, אלא שהוא רק דוגמא למשיח.  
או שהלשון הראשון סובר    , תבאר שיתכן שהלשון הראשון סובר שרבינו הקדוש אכן הי' מהזכרים של בית דודנ בימן יט אות סח,  

 שמספיק אפילו מי שבא דרך הנקבות של בית דוד.  

קושיא  זו, ההכרעה היא כשיטת הלישנא אחרינא, )דהיינו שההכרעה היא שרב אכן לא בא מהזכרים    לגביוא"כ, אפילו אי נימא ש
סו"ס  (, הרי  השני מחוור יותר מהפירוש הראשון  הלשון , ולכן  של בית דוד, וכן שמשיח צריך להיות דוקא מהזכרים של בית דוד

פרט זה. אבל מובן שאין הכוונה בזה ששוב נדחה גם הסברא שמצינו  ההכרעה היא כהלישנא אחרינא מפני  שהוא  בזה  הפשט  
בהלשון הראשון שמשיח יכול לבוא מן המתים, והי' כאן איזה "הכרעה" כנגד אפשריות זו, שהרי הדוחק שהי' בלשון הראשון  

 )שלכן הכרענו כהלישנא אחרינא( אינו קשור לזה כלל.  



157 
 

שנא  אחרינא הוא מפני שהליבאם נימא שהטעם למה מביא רש"י הלישנא  ועוד זאת,  .  טז
א,  ישנא אחרינהלתחיל  ש"י הכאשר ר  א"כבוא מן המתים,  אחרינא סובר שמשיח אינו יכול ל

כגון רבינו הקדוש כלומר אם יש דוגמתו בחיים    ינא,חראישנא  ללהתחיל "לא הו"ל  לכאורה  
אם דוגמא הוא  א, כגון דניאל, כלומר  ", אלא הו"ל להתחיל "לישנא אחרינהיינו רבינו הקדוש

האופן    לגביא הוא  ישנא אחרינשל הלקושי  ה  עיקרכי  ",  למתים היינו כגון דניאל איש חמודות
איך שהלשון הראשון מפרש המילים  , ולא  "כגון דניאל"  המילים לשון הראשון  בו מפרש הש

 "כגון רבינו הקדוש". 

   

 

 

 



158 
 

 דברי המהרש"ם בנידוןהוכחה מ

"ועי'    394. ובאמת, הבנה הנ"ל מפורשת בדברי המהרש"ם, מגדולי הפסוקים בזמנו, וז"ל יז
יהי' א' מצדיקי הדור כמו שהי'   גואל האחרון  חתם סופר ח"ו סי' צח שהאריך בזה דודאי 
ביציאת מצרים, והשקלא וטריא קאי הכא לענין קיבוץ זקני ישראל ברגע א' למקום א' ועי"ז  

ש"ס דסנהדרין    ברי. וצ"ע שלא הביא ד יין שם היטב בכל זהיתפרסם ביאתו בכל העולם יעו
 )צח:( אי מן חייא כו' אי מן מתייא כו' הרי דמסופק בזה וע"ש ברש"י ב' לשונות". 

ביאור הדברים: במס' עירובין מג, ב, מבאר הגמרא שהאפשריות של ביאת המשיח בשבת  
ויום טוב תלוי בהדיון האם יש איסור תחומין למעלה מעשרה טפחים או לא. דאם אין איסור  
תחומין למעלה מעשרה טפחים, אפשר למשיח לבוא דרך למעלה מעשרה טפחים. אמנם  

 אז אי אפשר למשיח לבוא בשבת ויום טוב. אם יש איסור תחומיו למעלה מעשרה, 

והוא כמו    .והנה בהא דביאת בן דוד צריך אני להוציע הוצעה א' : "395וע"ז כותב החתם סופר 
שהי' משרע"ה שהי' הגואל הראשון נזדקין שמנים שנה ולא ידע ולא הרגיש בעצמו שהוא  

ואפי' כשאמר לו הקב"ה לך כי אשלחך אל פרעה מ"מ סירב ולא רצה לקבל    , יהי' גואל ישראל 
   . כן יהי' אי"ה הגואל האחרון  ,על עצמו 

אליו   יגלה  הזמן  ולכשיגיע  גואל  להיות  בצדקתו  הראוי'  א'  נולד  מיד  בהמ"ק  ומיום שחרב 
וגנוז למעלה עד בוא יערה עליו רוחו של משיח הטמון  ואז  וישלחו  וכאשר מצינו    , השי"ת 

  , בשאול אחר שנמשח באה עליו רוח ממשלה ורוח הקודש אשר מלפנים לא הרגיש בעצמו
ובעונותינו כי    .והצדיק הזה בעצמו אינו יודע   .וכן יהי' בגואל האחרון   ,כן הי' בגואל הראשון 

אבל    ,גם כי הם ראוי' לכך   , רבו כבר כמה וכמה מתו ולא זכינו שיערה עליהם רוחו של משיח
אולם כשיגיע אי"ה יגלה אליו ה' כמו למשה בסנה וישלחהו או לישראל    . הדור לא הי' ראוי' 

 .  לבד או למלך א' כמו לפרעה לומר שלח עמי

דלמא יתגלה באותה העיר    , ולפי הוצעה זו קשה מאי פסקא דש"ס דבן דוד יבא מחוץ לתחום 
 ?" עכ"ל. או המלך דר שם ולא ילך חוץ לתחום כללית דין שהב

וע"ש שמתרץ שהצורך ללכת למעלה מעשרה טפחים הוא בכדי לקבץ פזורי ישראל ברגע  
 א' בכדי לפרסם ביאתו, ולא קאי על ביאת בן דוד עצמו, ע"ש בארוכה. 

וע"ז מקשה המהרש"ם, דמדברי החתם סופר משמע דפסיקא לי' מילתא שמשיח הוא א'  
מצדיקי הדור שהוא בחיים בזמן הגאולה, והלא מדברי הש"ס נמצא שאין זה ברור שמשיח  
יהי' א' מצדיקי הדור שבין החיים, אלא יתכן שיהי' גם מן המתים, וא"כ איך כותב החתם  

 .396י' א' מצדיקי הדור )שהוא בין החיים( סופר בוודאות ובפשיטות שמשיח יה

 

 .עירובין מהדורת וגשל(מס' הגהות מהרש"ם על עירובין מג, א, ד"ה מותר לשתות )נדפס ב 394

 שו"ת ח"ו סי צח.  395

גואל האחרון יהי' א' מצדיקי הדור   ודאישהאריך בזה ד ועי' חתם סופר ח"ו סי' צח וכמו שמודגש להדיא בדברי המהרש"ם " 396
כמו שהי' ביציאת מצרים, והשקלא וטריא קאי הכא לענין קיבוץ זקני ישראל ברגע א' למקום א' ועי"ז יתפרסם ביאתו בכל העולם  

 ". בזה מסופקיעויין שם היטב בכל זה. וצ"ע שלא הביא דברי ש"ס דסנהדרין )צח:( אי מן חייא כו' אי מן מתייא כו' הרי ד 

 



159 
 

 ובסיום דבריו בזה כותב המהרש"ם "ועיין שם ברש"י ב' לשונות". 

. והנה באם המהרש"ם למד בדברי רש"י ש)לא רק הלשון השני של רש"י, אלא( גם הלשון  יח
הראשון של רש"י אינו סובר שמשיח יכול להיות מן המתים, הרי אין שום קושיא מלכתחילה  
על שיטת החת"ס, וכמובן. וכן אפי' אי נימא שהמהרש"ם סובר שהלשון האחרון חולק על  

פשרות של ביאת המשיח מן המתים, הרי א"כ אינו מובן כ"כ  הלשון הראשון וסובר שאין א
 . מהו קושייתו על החת"ס, שהרי שיטת החת"ס הוא כשיטת הלישנא אחרינא 

הבין ככל הנתבאר לעיל, ש)לא רק שפשוט שלפי הלשון    שהמהרש"ם   ופשוט   ברור אלא  
הראשון של רש"י, כוונת רב הי' לומר שמשיח יכול לבוא מן המתים, אלא( אפילו הלשון השני  

 של רש"י אינו חולק על עצם האפשרות של ביאת משיח מן המתים.  

דהיינו, שאפי' אי נימא שהלישנא אחרינא אינו מפרש להדיא בדברי רב שהוא סובר שמשיח  
יכול לבוא מן המתים, אבל מ"מ מכיון שלפי הלשון הראשון של רש"י ברור שיש אפשרות  
של ביאת משיח מן המתים, א"כ נמצא שסו"ס אין שום וודאות שמשיח יבוא דוקא מן החיים,  

 ולכן קשה על שיטת החת"ס. 

ולכאורה, זהו פשטות כוונת המהרש"ם במה שמציין לב' הלשונות שברש"י, לומר שאע"פ  
שיש ב' לשונות איך לפרש דברי רב, אמנם סו"ס עדיין הלשון הראשון לא נעקר ממקומו,  
ולכן, ע"פ הלשון הראשון, קשה על החת"ס שכותב באופן וודאי שמשיח יהי' דוקא א' מצדיקי  

 . 397הדור שהוא מן החיים 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

שמשיח יהי' מן המתים,    אפשרויש להבהיר, דלכאורה, כוונת המהרש"ם באמרו "הרי דמסופק בזה", אינו שהגמ' מסתפק האם  
 . אות לט  י  נתבאר לעיל סימן. וכמו ש בפועלאלא שהספק הוא שאיזה אפשריות )מן החיים ומן המתים( יתקיים 

הוא שיתכן   תבאר, שלכאו' משמע שגם לפי הלישנא אחרינא של רש"י, כוונת רב )אודות דניאל(נ וסימן כח    אכסימן  עיל  ול  397
 שיהי' משיח מן המתים. אמנם יש לעיין אם אפשר לומר שכ"ה הוא כוונת המהרש"ם. 

 


